#### ROB. BARONIL

Theologi ac Philosophi celebertimi,

## METAPHYSICA

GENERALIS.

Accedunt nune primum quæ fupererant ex

#### PARTE SPECIALI.

Omnia ad Vsum Theologie accommodata.

OPUS POSTUMUM

Ex muséo

ANTONII CLEMENTII Zirizzi.



EX Officina J. REDMATRE,



LIAPHYSICA

LAISTATES A

and the control of the second second

ARTESTECIALL



Charles .

TOBLE CLERET, FIRE

A V 4 G 15 D 3

#### LECTORI BENEVOLO:

S.

Tasemper apudanimum meum constitui, bene illos consulere Rebus humanis, qui relicta abexcellentibus Viris præclara & Præsentibus Posterisque profututa ingenii monumenta, publicis utilitatibus destinare satagunt. Quodergo privatim sæpe apudamicos laudavi, pluribusque argumentis adstruxi, idem, cum primum occasio se offerret, persequi ipse non sum veritus.

Et præcedenti quidem æstate MagniHerois Claudii Salmasii Literas, quas
quidem cum utilitate aliqua vulgari posse
judicabam, publicas facere auspicatus
sum: malis & inimicis fortean taeite indignantibus, sed applaudentibus bonis
universis, & Viris undique doctissimis ac
celeberrimis liquide & exerte hanc operam nostram approbantibus. Neque enimaliter eas curas interpretantur, quam
si redivivum Salmasium orbi Literario sisterem, & horrendam illam tot exustorum
operum ejus jacturam aliqua parte sarci-

rem.

rem. Quidalii contra oggerant, flocciequidem non facio. Aiunt non esse vulgandas eruditorum literas; fortean nec aliud genus Postuma scripta. Ego verò tantopere istoru hominu inscitiam & imprudentiam demiror, ut dubitem risu magis an argumentis sint consutandi. Tamen ut con animo obsequamur, locum singularem ei rei destinavimus, ubi operam dabimus ut deducantur ad meliorem mentem.

Interea ego me folabor, quod habere contingat Viros illustres & pereruditos hujusdem culpæsocios, Casaubonum, Heinsum, Spanhemium, Gronovium, alioses hujus ac superioris seculi pene infinitos, qui & Epistolas, & Scripta alia Postuma, varii generis atque argumenti, modo aliquam essent publicis rebus allatura utilitatem, & conquisivere diligenter, & summa cura ac studio in communes usus cum applausu doctorum omnium adornarunt.

Istorum ergo tam laudabili instituto primum excitatus, tum & rationibus non paucis ex ipsa operis utilitate desumptis, accedentibus quoq; magnorum virorum adhortationibus, ante hoc bienniŭ Baronio Metaphysicam Generalem ex Museo nostro

in publicam lucem emisimus. Quod& quale interim de eo opuse alo judicium fuerit Doctorum Virorum, fanenescio; & molestum est, indagare. Hoc constat, feliciter & cum fructu admissum in Primariis Belgiinostri Academiis, ab iis qui erudiendæ juventuti præsunt. Ea quide contentione, ut intra unum bienniú omnis exemplarium copia fuerit dissipata. Et quis Baronium ignoret, tor Theologorum pridem ac Philosophorum laudibus decantatum? Philosophiam Theologia ancillantem quis est qui non efferat? utilitatem, perspicuitate extollat? At ista & infinita alia ab ipso fundamento deducta, ac pertractata fusius atque copiosius, in illo opere quod damus exhibentur. Perspicuitatem amas: nulla major quam in his Disputationibus: tam distincte Quæstionis statum, tam aperte Diversorum sententias, suam denique inixeron assensusque aut dissensus rationes : Lectoribus tamfule, tam perspicue proponit, ut vel fine Duce adipfa Metaphyfices adyta penetrare hoc Magistro diligentiores queant. Sed & hoc habet Authornoster, ut nonnunquam, yeritatis indagandæ causa, liberius exspatiatus sit à IC-

cie-

an-

liud

pc-

en-

ar-

ori

n ci

s ut

cre

tos

ein-

hu-

qui

arii

am

m,

ura

ulu

ri-

on

is,

1111

nn

ro

IR

receptisnostrorum Theologorum ac Philosophorum dogmatis, communes opiniones everterit, novas substituerit. Talia leguntur in Disputationibus de Concursu Dei, ac Propagatione Peccati; fortean & alii locis. Ea cum attingere ipse aut immutare pridem formidarem, res enim videbatur difficilioris moliminis, & ingenium requirereinhocludo exercitatum; Clariff. atque doctiffimum Virum Adrianum Heere. harrium rogavi, ut hoc quicquid est in se reciperer: & annuit. Pollicitus Dissertati onem huic opusculo adjungendam, qua Baronii nostri rationes pro nova sua sencentia congestas oppugnaret. Fecerit an facturus sit, huic an alii editioni sit adjett urus, an feorfim alibi exhibere ista nunc decreverit, non habeo dicere. Tanta enim &tam crebræ, perpetuo occupationes ho minem quasi sepiunt & circumvallant, u necsui juris sit, neque amicorum. In totun horas &vigilias ejus occupantibus verzea folidæ philosophiæ studiosis. Sed licebi hoc cui lubebit: & Palæstra illa omnibit patet. Nos officium nostrum fecisse arbi tramur, cum tam præclari & excellenti Philosophi in hoc genere relicta mont ment

U

C

8

menta fincere & fancte dedimus univera. Nunquam magis elucet veritas, quam cum adversantibus sententiis oppugnata, vi fua stare comperitur, & post hujufinodi novos affultus, tamen farta ac recta confer atur : de quo videndum.

hi-

ni-

ilia

rlu

alii

are

tur

jui-

at-

re-

1 fc

ati-

jua

en-

20

ect.

inc

nim

ho.

u

un

2 20

bit

bin

bi

IU.

nû

nti

De Reliquiis vero Posterioris Parris, quas nunc primum facimus publici juris, quid addam, nifi paria facere cum catero kripto? Et dolendum fanetam paucas fusuperesse: nos quodin exemplari nostroreperimus, id totum quoque exhibemus, neque arbitramur Authorem hoc opus fuum protendisse ulterius; fortean aliarum occupationum mole præpeditum, de qui-

bus alibi passim conqueritur.

De ipso Authore ejusque vita & excelfu plura fortaffe alias trademus, fineceffariasubsidia suppedirentur. Lubet inteim hic attexere, quod à B.M. Parente meo notatum comperio, dum in Andreapolitana Academia studiorum causa verlaretur. Narrat ergo in Pugillaribus suis, nostrum hunc Baronium imberbem adhuc & admodum juvenem, Anno clo Ic cxv11 coram Rege jacobo, & frequentissimo Auditoru cœtu, summa ingenii ac judicii dex-

teritate

teritate Disputatione sustinuisse de materia miscelli generis, maxime Politica. Regeminter hæc vultu in Baroniu defixo, fingulare attentionem arque admirationem præse tulisse. Tandem in verba erupisse, Baronium interrogasse ut sibi vellet exhi. bere demonstrationem certæ cujusdam Theleos, (quæ fuerit, non possum scire;) qua ab Adolescente accepta, palam & illi & illam laudavit, pluraque in eandem rem adjecit, omnia Latino sermone: admirantibus cunctis, tum singularem Maximi Regis affectum & benevolentiam, tum ipfins Adolescentis miram jam illa ætate sagaci tatemac promptitudinem. Alia plura nar. randa ellent hujus generis, si in hunc cam pum descenderem. Quod fier fortalle ali as à me, cum & otium & cætera adjumenta erunt ad manum. Interea vale, benevole Lector, & Baronio meisque conatibus porro fave. Dabam raptim Zirizaæ in Zelandia, d. xv. Febr. clo : c clyir.

make of close of the same

-ul on a san ROB

ROB. BARONII Opera,

Re-

fin-

iffe,

xhi. Iam

re;

rem

an-

Re.

fius aci-

ar.

1111-

ali

cn-

voous

in

B.

Quæ quidem ad notitiam nostram pervenere.

M Etaphysica Generalis, cum Reliquis Partis Specialis, in 8.

Disputatio de Discrimine Peccati mortalis & venialis, deque impossibilitate implendi legem Dei, &c.

> Cui Annexa est Appendix de Possibilitate prestandi legem consideratam secundum iniémeau Evangelicam. Abredonia, c'o loc XXXIII. in 8.

oniæ, clo lo cx11 in 8. & in Belgio sæpius, in 12.

Consilium Philosophicum. MS.

LO-

#### LOCA S. SCRIPTURÆ

Qua in hoc opere citantur aut ilhustrantur.

GEn.2.2. p. 220. 5.3. p. 226. Exod. 4. 21, &c. p. 168. 1 Sam. 2. 25. ibid.

2. Sam. 24. I. p. 167.

16.10. p.165. 1 Reg. 21. 22. ibid.

1 Chron. 21. 1. p. 167.

Job. 10. 9, 10. p. 137. & 12. 20, 11

p. 168.

Pfal. 147. 8. p. 137.

Ef. 19. 14. p. 168.

Luc. 12. 47. p. 337.

Joh. 1. 3. p. 137.

Act. 17. 28. p. 122. 137.

Rom. 1. 20. p. 109. & 11. 36. p. 121

Heb. 1.3. p. 122.

11. 3. p. 112.

Jac.11. 19. p.313.

## INDEX

## SECTIONVM.

| SECT. 1. DE Disciplinis in genere, & in fpec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ie De  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ag. I  |
| 11. An Ens quatenus Ens habeat veras & proprie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | dictas |
| proprietates, vera item principia per que ille pr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | oprie- |
| sates demonftrentur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| III. In que confiftat ratio Vnitatie transcendental                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | is, et |
| que fins ejus species.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14     |
| Av. De Veritate in Effendo, feu de Veritate pro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ut eft |
| Affeetio Entis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 78     |
| V. De Bonitate Transcendentali, que eft Affett                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | is Fn- |
| tis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| (2018年 ) [17 전 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 : 1 전 | 63     |
| VI. De divissonibus Entis late accepti, in Ent per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| Ens per accidens, Ens negativum & positivum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| & Rationis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 67     |
| VII. De divisione Entis in Actum & Potentiam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 76     |
| VI.II. De Causa Efficiente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 96     |
| ax. De Causa materiali tum substantiarum tum .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| dentium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 109    |
| 2. De Causa formali Substantiali & Accidentali.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 202    |
| 21. De Causa finali & Exemplari.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 286    |
| 211. De Necessario & Consingenti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 291    |
| #111. De Eodem & Diverfo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1378   |
| XIV. De Absoluse & Respective.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190    |
| Av. De Toto & Parte,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 400    |

121

## INDEX AUTHORUM

Qui à Baronio passum adducuntur, expenduntur, refutantur.

| A Cademici.       | Fonfeca.          | Philo Inden     |
|-------------------|-------------------|-----------------|
| Petr. Alia-       | Henr. Gandavus.   |                 |
| cenfis.           | Ich. Gendavenfis. |                 |
| AlBedius.         | Guoffici.         | Plate.          |
| Anaxagoras.       | Ioh. Grammati-    | Polanus.        |
| Ariftoteles.      | cus.              | Pontificii.     |
| Averroes.         | Alex. Halenfis.   | Rabbini.        |
| Augustinus.       |                   | . Ramifia.      |
| Avicembron.       | fens.             | Ruvins.         |
| Avicenna.         | Invellus.         | 2 ml. Scaliger. |
| Bafilius.         | Zesuita.          | Scotifie.       |
| Bellarminus.      | Illyricus.        | Sensentiarii.   |
| Biel.             | Fr. Iunius.       | Soncinas.       |
| Boetius.          | Keckermannus.     | Swarez.         |
| Bonaventura,      | Petr. Lombard, 5. | Tertullianus.   |
| Bucerut.          | Mag. fent.        | Theologi.       |
| Cajetanus.        | Lutherus.         | Pontificii.     |
| Calvinus.         | Maccovius.        | Noftrasu.       |
| Capreolus.        | Manichai.         | Thomas.         |
| Ambr. Catharinus. | Inc. Martinins.   | Tilenus.        |
| Cicero.           | Melancthon.       | Timplerus.      |
| Conimbricenfes.   | Origenes.         | Com. Forfins    |
| Damascenus.       | S. Patres         | Zabarella.      |
| Durandus.         | Pererins.         | Z vinglius.     |
| Estins.           | Peripasesici.     |                 |

#### Tabula III

. Senfum divisionis Entis in actum & potentis uo modo sibi invicem opponantur, p.77.

. Divisiones varias actus & potentia,p.78.&1

. Que potentiæ ad Qualitatem pertineant;

L J. Disputationem de actu & potentia; in qua

Definitio Caufa,p. 97.

Varie diffinctiones caufarum,p.99.& feq.

Duid fit caulalitas, p. 101.

Quomedo caufa nobilior fir effecto, ibid.

1. Ejus descriptio. 103.

2. In quo sita sit cansalitat c-

J. Variæ distinctiones causæ

efficientis, ibid.

De caufa efficiente,

4. Disputationes tres de Cau-

Ce pri- De conservatione. De creatione

lca.

pen

lan.

1.ENL

gina

ger.

rii.

MMI.

acil.

asu.

rfin

a.

145,

## INDEX AUTHORUM

Qui à Baronio passim adducuntur, expenduntur, refutantur.

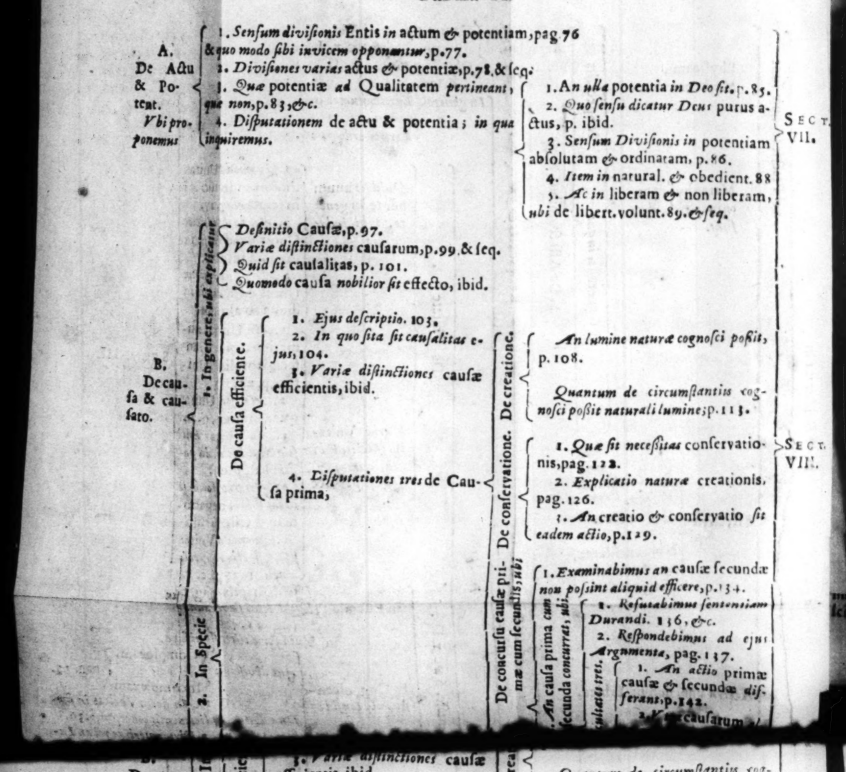
| A Cademici.       | Fonfeca.          | Philo Inden    |
|-------------------|-------------------|----------------|
| Petr. Alia.       | Henr. Gandavus.   |                |
| cenfis.           | Ich. Gendavenfis. |                |
| Alfedius.         | Guoffici.         | Plate.         |
| Anaxagoras.       | Ich. Grammati-    | Polanus.       |
| Ariftoteles.      | CHI.              | Pontificii.    |
| Averroes.         | Alex. Halenfis.   | Rabbini.       |
| Augustinus.       |                   | . Ramifia.     |
| Avicembron.       | fent.             | Ravins.        |
| Avicenna.         | Invellus.         | 2ml. Scaliger. |
| Bafilius.         | Zesuita.          | Scotifte.      |
| Bellarminus.      | Illyricus.        | Sensensiarii.  |
| Biel.             | Fr. Iunius.       | Soncinas.      |
| Boetius.          | Keckermannus.     | Swarez.        |
| Bonaventura,      | Petr. Lombard, 5. | Tersullianu.   |
| Bucerut.          | Mag. fente        | Theologi.      |
| Cajetanus.        | Lutherns.         | Pontificii.    |
| Calvinus,         | Maccovius.        | Nostratu.      |
| Capreolus.        | Manichai.         | Thomas.        |
| Ambr. Catharinus. | Inc. Martinins.   | Tilenus.       |
| Cicero.           | Melantthon.       | Timplerus.     |
| Conimbricenses.   | Origenes.         | Conr. Forflins |
| Damascenus.       | S. Patres         | Zabarella.     |
| Durandus.         | Pererins.         | Z pinglius.    |
| Estius.           | Peripatetici.     | 3              |

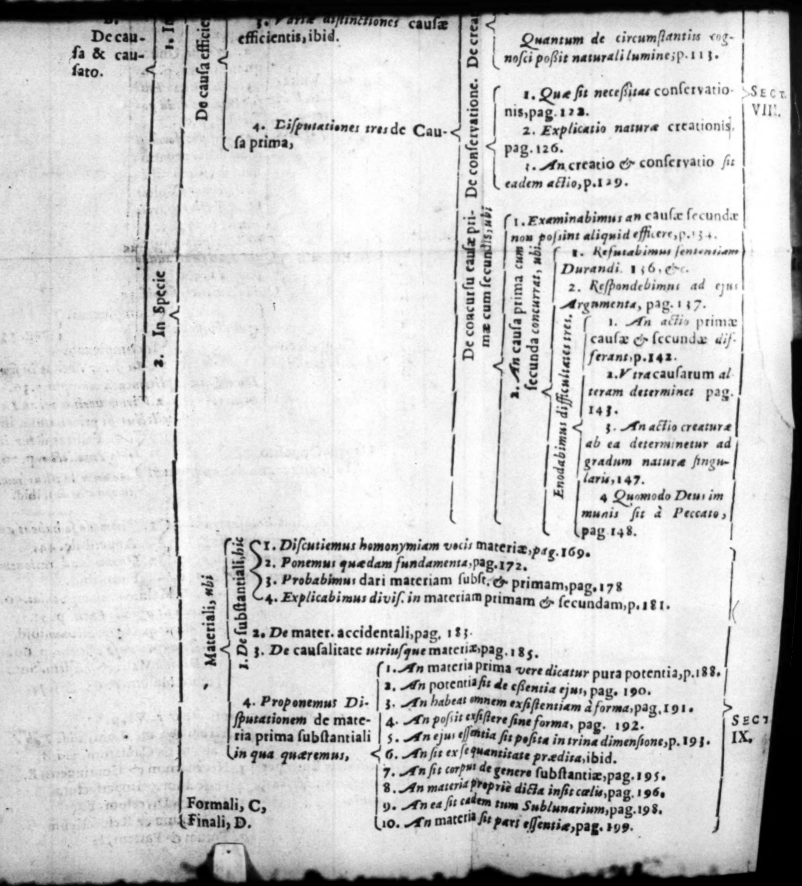
M

Genere, p.6. expen. 1. De Defin. ( SECT. I. Mctaphys. & 11. Objecto, p.7. ubi de ejus. & Specialis Physicam, vel Practicas, quæ funt & leg. Mathematicam. Earum numerus In genere o Inden pag. 15. ominam Earum ordo p. 16. . Piggiu. 2. De Affectionibus Entis 1. Quomodo Unitas MNI. Reciprocis, & de his dicatur indivisio rei Quid sit unum jicii. Metaphylicam, in feipla, pag. 17. per le in geneini. cujus parces due 2. Anfit deratione re. V bi indafia. Generalis, in que Unius quodres fir in funt. gaturs MI. divifa à fe,p.19. caliger. 3 An fit de ratione ta. Unius quod res fis in PILLATIL. Vnitate divisa ab alio, ibid. nai. 1. An Unitas numerica, fi Tran-SECT. III. Mianus. scendentalis Uni-ISCI P. IN R commode dividuntur in logi. tas, p.23. maificil. 2. An fit Unitas frase. quantitativa, p.24. 45. 3. An Vnitas Enti Varie Vnita-945. tis species. V bi / sup craddas quid polerus. Subjiciemus v. stivum, p.25. Porfins Queft. p. 19.00 4. An pro formali rella. Sca. Grammati-Speculativas, dicat folam negatio. Ca. Logica. glius. nem divisionis, ib. Effectivæ< 5 . Quomodo Vnicas Specie fis Affectioreciproca Non-ancillares, Entis, p. 27,&c. In Essendo Suid Enti Superaddat, ut Artes Me-In chanica. pag. 11, 6. T. IV. Quid formaliter fignif. \$ 4. Complexam, ? ejus divisio in pag. 35. SEC CIncomplexam-1. An detur Veritas in fim-In Cognoscen-Adiva una, nempe Ethica. do, ubi confid. plicimentis conceptu, p. 36. 2. An fet Unitas ISCI P. INE commode dividun quantitativa, p.24. Varie Vnita-J. An Vnitas Enti tis species. V bi / superaddas quid posubsiciemus v. fisivum, p.25. Effectiva Ca. Logica. 4. An pro formali Quest. p. 19.00 Grammati-Speculativas, dicat folam negatio. nem divisionis, ib. Specie 5. Quomodo Vnicas fit Affectioreciproca Non-ancillares, Entis, p. 27, &c. ut Artes Me-In In Estendo Squid Enti superaddat, chanica. pag. 11, 6. TIV Quid formaliter fignif. 34. A Complexam, ? SEC ejus divisio in pag. 35. Incomplexam) In Cognoscen-Adiva una, nempe Ethica. 1. An detur Veritas in fimdo, ubi confid. Due Que. Plicimentis conceptu, p. 36. ) 2.Virum veritas rei an In-DelV Cullectus fit prior natura. ib. (An Falsitas detur in folo Intellectu, p. 36. De ejus Oppolito Scil. Falfitate: de qua duo quaruntur; ) An detur in tribus men. the operationibus, ibid. I. Quid Bonitas Enti superaddat, CI. Quemodo se habeat ad p.40. cui annexum efe Appetibile. 44. Bonitate, SECT. II. Varia divisiones Boni. p. 47. ) 2. Quomodo ad rationem III. Distinctiones Appetitus jo. - Finis. ibid. 1. AnMalum Entis conveniat. 50. 1. As fit affectio Entis. p. 51. IV. De Malo, ubi videbient, < 3. In fit quod privativum, ibid. 4. Qua ejus canfa efficiens, p. 60. 5. Divisio Mali; &,an detur Sum-(mum Malum, p. 65. & fegg. 1. Divisionem Entis laic accepti. SEC T. VI. p. 67. (1. Adum & Potentiam, vide Tab. A. 2. Caufam & Caulatum, vid.B. 2. Divisionem Entis per | 1. Necessarium & Contingens, E. affectiones disjunctivas; 4. Perfectum & Imperfectum. qua suns in 5. Idem & Diverlum, F. 6. Absolutum & Respectivum, G.

7. Totum & Partem, H.

#### Tabula II.





### Duim,pag.76

cq: 1. An ulla potentia in Deo fit. 7.85. 2. Quo fenfu dicatur Deur purus a-Aus, p. ibid. 3. Sensum Divisionis in potentiam SECT absolutam & ordinaram, p. 86. Albe VII. 4. Item in natural. & obedient. 88 Ana Aril s. Ac in liberam & non liberam, (ubi de libert. volunt. 89. 6 feq. Aver Aug Avid Avi Bafili Bella Biel, Boeti An lumine natura cognosci posit, Bona Buce Cajes Quantum de circumstantits cognosci possie naturali lumine; p. 113. Calv Capn Ami 1. Que sie necessieus conservatio-Cicer nis,pag. 123. Coni SECT. 2. Explicatio natura creationis, Dam VIII. Pag. 126. Dur . An creatio & conservatio sit Eftin eadem actio, p.129. [1. Examinabimus an causa secunda non possint aliquid efficere, p. 13+.

. 85

us a-

iam

. 88

m

SECT.

VIII.

D.

De Fine

E.

De Necessario & Continge

proponemus. 2. Disputationes tres, de quibufdan feciebus Totius; scil.

mbi

VII.

# Tabula III.

```
( 1. Quærentes, Anforma fit in materia ante generationems
                    1. Varias divifiones ejus pag. 202.
             C.
                    2. Due fi. ejus canfelitas p. 207.
                    3. Qua genera formarum habeant ve-
                                                             2. An omnes formæ à Des creentur,pag.212.
                                                          3 Explicantersententiam Atistotelis,pag.213.
 SECT
            De Forma proponemus
                      vam caufalitatem, pag. 208.
                            (1. Originem formarum in 4. Docemes, quid fit ex nihilo fieri, ibid.
                                                            . Quid fit educi ex potentia materix, 214.
                                genere.
                                                            6. An forma calorum educta fi: e potentia materia, 217.
                        invefigab
                                     1. Enumerabimus varia Theolog. &
                                         Philof. fententias, pag. 219.
                                                                                                                      SECT
                                                                             1. Refutando tres opiniones abfurdas. 236.
                                     2. Oftendemus, non fieri concurrente
                         prima
                                                                             2. Explicando fententiam nofiroram The.
                                        materia.pag. 223.
                             anima
                                                                                ologorum,pag. 217.
                                      3. Quo pacto homo generes hominem,
                               rationalis, ubi
                  2. Disputationes tres
                                                                              3 . Sententiam Bellarmini. 145.
                                        pag 227.
                                     4. Proponemus quadam de natura
                             Originem
                                        peccatioriginalis, idque
                                                                             1. Que fit noftra fententia, 246,
                                     5. Proponemus modum propagationis, 2. Non propagari per femen. 247.
                                                                             3. Que fit vera responsio ad græcipuam
                                        docendo.
                                                                                objectionem, pag 250.
                                     6. Docebimus quomodo anima dicatur creari pura, 253.
                                       1. De multitudine formarum sub-C1. Opinionem corum qui non agnoscunt a-
                                                                               liam præter animam, pag. 251.
                         In Secunda
                                         alternatarum eximinantes.
                                       2. Demultitudine formarum non )2. Eorum qui multitudinem formarum
                        differemus.
                                                                               flatuunt, pag. 257.
                                         Subalternatarum,pag. 270.
                                             (1. Agemus de generatione generaliser (1. Quomodo unius corrupcio fit
                                                                                         generatio alserius, pag. 282.
                                                 accepta, pag. 276.
                                                                                        2. An ulla forma que fuit in
                       In Tertia, que eff ) 2. De generatione viventium, 279.
                                                                                        corrupto maneat in genito, 84.
                      de generatione.
                                            ( 3. Selvemus tres Quaffiones, quibus
                                                                                         3. An in materia corruptima-
                                                 quæriinr.
                                                                                         neat aliquod accidens quod
                                                                                         fuit in ea ante corrupt.p. 285.
                   1. Respondemurad 5 (1. An finis sit causa.pag. 286.
         De Fine
                      dubia, quorum
                                          2. Curreliquis postponatur, pag. 287.
         mbi
                                          3. An possie diescansa respectu effecti. ibid.
                                                                                                  PSECTI XI.
                                             V trum moveat secundum esse cognitum, ibid.
                         12. Demultitudine formarum no
                                                                 flatuunt, pag. 257.
                            fubalternatarum,pag.270.
                                (1. Agemus de generatione generaliser (1. Quomodo unius corrupcio fis
                                                                            generatio alserius, pag. 282.
                                    accepta, pag. 276.
                                                                            2. An ulla forma que fuit in
          In Tertia, que eft 52. De generatione viventium, 279.
                                                                            corrupto maneat in genito, 8 4.
                                 3. Selvemus tres Quaffiones, quibus
           de generatione.
                                                                            3. An in materia corruptima.
                                                                             near aliquod accidens quod
                                    quæriiur.
                                                                            fuit in ea ante corrupt.p. 285.
      (1. Respondemurad 5 (1. An finis fit causa.pag. 286.
                             2. Curreliquis possponatur, pag. 287.
3. An possio distenusa respectu effecti. ibid.
4. V trum moveat secundum esse cognitum, ibid.
         dubia, quorum
                                                                                       PSECT. XI.
                              5. Qua fit caufalitas finis, 288.
                             6. Quomodo finis moveat res in animatas, pag. 289.
      2. Breviter agemus de causa exemplari, ibid.
       1. Varias necessarii divisiones, pag. 292.
                                                                C1. De nomine Arbittii.pag. 29 9.
                     (1. Ef, de Libertate arbitrii in homine, cu- 2. De definitione cjus, pag. 300.
                                                                  3. Continet graviores Controversi as.
                        jus partes tres funt,
                                                                     pag. 303 & feq.
                                                                                                              SECT.
                                                 (1. Proponemus (1. An in Deo præscientia,pag. $40.
                                                                                                              XII.
                       ă
                                                                   2. An potuerit non effe in Deo, p. $ 41.
                         concordes
                                                  Quaftiones 5.
                      quemodo concordi
                              1. Cum Contin- 2. Ad ipfam 3. An hac fis caufa rerum,p. 342.
         2. Disputati-
                                                 diffic. respon- 4. An res fint caufa illins, p. 34 1.
         ones duas
                              gentia rerum, mbi
                                                                   5. Quid fit scientia absoluta & con-
         quarum
                                                  demus.
                                                                     dit. c.c. pag. $44.
                                       1. Afferemus varias distinctiones voluntaris Divinæ,p. 354
                                       2. Traflabimus principal em difficultatem, pag. 358.
                                     3. Enodabimus varias objectiones, pag. 3 67.
                                       Et Epilogi loco traftabimus pauca de Fato & Fortuna,p. 374.
           C.1. Explicabimus que fit distinctiorealis acrationis, ac vide bimus
              an desur diftinctio modalis,pag, 178. & feq.
De Eodem )
                                                                                   SECT.
& Diverlo, 2. Quibus indiciis à se invicem difernantur, pag. 379.
                                                                                 (XIII.
            (3. Quomodo effe Ens dicitur Idem vel Divertum, pag. 189.
G. De Ablo. St. Proferemus varias fpecies Relationisspag. 301.
Juto & re- 2. Docebimus quomodo accipienda fir hac divisio Entis in
                                                                      SECT. XIV.
                absolutum & respectivum,pag, 199.
H. De Toto) 1. Varias divisiones Totius, pag. 400.
                                                                        1. De Toto universali, p. 404. 7 S EC 7.
& Parte, ubi
```

2. De Toto specifico, p. 408. XV.

3. De Toto individuali,

ocal impassion and (A) 801 (4408258 (A) ning an income and HUDDI DOORKE oth history to law on Continue same big-oct tora management of television comments



SECTIONIS PRIME arrived Mission self-place englis

Outs from DE at materiale A in C. Petropole a miles acers,

## DISCIPLINIS

in genere, & in Specie de Metaphysica,

## PARSI

Isciplinarum alia versantur circa res necessarias, aliæ circa res con- Alletti tingentes. Que verfantur circa tes necellarias pro fine ultimo habent contemplationem : quia enim res cellaria à nobis non pendent, & à nobis neg; eri neque alterari poffurt ideo in carum cogninone acquielcimus, nec ultra progredimur.

Disciplina qua versanter circa res contingentes. in carum cognitione non acquielcunt, fed post requisiram cognitionem ad operationem plin. de progrediuntur; idque quia res illæ contingentes nobis pendent. & à nobis fieri possune. Hinc intelligitur divilio Difciplinarum in fpeculativas & oferarrices : quæ quidem divisio el partim ab obicito, partim à fine petita.

Disciplina peculativa Scientia appellantur, & nu mero tres funt: Phyfica nimirum, quæ acquies fet in cognitione corporis Naturalis, qua rale

Difci-

eft, Mashemasica, quæ contemplatur quantitaten à materia abstractam; & Mesaphysica, quæ con

templaturens qua ens eft.

Hic diligenter notandum est, nomen Single seu Contemplationis non accipi pro qualibet cognitione, sed pro ea sola in qua quicscimus, a quam ad l'raxim non dirigimus; quia alioqu quælibet Disciplina porerat contemplativa appellari. Notandum item est, nomen Operation stricte de proprie à nobis accipi, cum dividime Disciplinas in speculativas, de operativas; no enim accipitut operatio pro qualibet animi se corporis sunctione, sic enim ipsa contemplate est operatio quædam; sed pro ea actione quæ o gnitione posterior est, quæque subdividitur alæquata divisione in Praxim de costers.

Distindisc opevatrisium,

Disciplinarum operattici m alix funt agi red, i. pto fine habent actionen , alia funt gent nal & pro fine habent effectionem. ubi observat da ch diffinctio inter actionem & effectionem; » Aio enim nutlum relinquit poft fe opus ,effcdis vero relinquit post se aliquod opus. Verum qui hæc diftinctio inter actionem & effectionen non eft perpetua ( falcatio enimi quæ eft finis # zis faltandi, eft selsore, nullum tamen relingun poft fe opus ane factum) interpretes Ariffot ali excogirarunt diferimina inter actionem & effe Ctionem, quorum præcipuum elt hoc, quod a iplo Ariffot. colligitur, Actionis principiume præelectio ad voluntatem pettinens ; qui enin agit fecundum virtutem, ex rebus faciendis cet tam rem præeligit, quæ videtur maxime utilis al acquirendum finem ultimum : Effectionis w 20 principium ele intellectus & vis imaginandi; furor enim cum efficit calceum , habet in intellettu fuo ideam calcei, fecundum quam calceun Efficie.

taten

C COD

rapin

COQ.

15,4

1000

a ap-

ation

imu

a not

i ag

plaus

Z O

ur ad

Baxis

trate s

IVab

n; b

echi

qua

nen

15 80

ngun

t.ali

effe

od a

mel

cnin

cel

15 20

S FC

ndi;

ntel-

cum

Curi

Cum Disciplinarum operatricium aliæ esservæ sint, aliæ activæ, tenendum est unicam etum esse Disciplinam activam, quæ Moralis Pilosophia dicitut; multas veto esse esse esse que Artes vocari, quarum aliæ sunt Ancillares Instrumentales, aliæ Ancillares non sunt, omne videlicer aliæ artes præter has duas, Grammicam & Logicam.

Aristoteles 6. Eth. cap. 6. enumerat quinque habitus Mentis, intellectum, Scientiam, Sapien-iam, Prudenniam, & Arsem. ex his tres comprehenduntur in hac divisione Disciplinarum, Scientia videlicet, Prudentia, i. disciplina moralis, & is. Quieret ergo aliqui an Intellectus & Sapientia etiam comprehendantur in hac Divisione.

Quod ad Intellectum attiner, notandum ch rimo, Intellectum ab Aristot.eo loco accipi pro bitu Principiorum. 2. Intellectum effe habitom natura diffinctum ab habitu Scientiæ : entia enim proprie est habires per demonstracones acquilitus, & verlatur circa conclusiones ceffarias; Intellectus vero eft habitus princibrum indemonstrabilium, arque adeo longe amodo gignitar quam Scientia. 3. notandum Intellectum non confficuere certam Disciplim per fe, fed Disciplinas contemplativas comedi & Scientism, leu habitum Conclusionum, Intellectum, feu habitum Principiorum : ca Disciplina v. c. que Physica dicieur, complettit & babitum conclusionum Phylicarum, & bieum principiorum Phylicorum, & quamvis 2 Disciplinæ ita aggregatæ ex duebus habitius proprie seientie non fint, sed porius habirus pastantes ex scientiæ intellectu, à philosophis men feientiæ appellari consueverunt.

Quod ad Sapientiam attinet, tenendum est

240\$1

7.

Resp. de

Refp. de

primo, eam duobus præcipue modis accipi, ut docte observavit Picolominæus; 1, enim accipitur Sapientia pro habitu constante ex intellectu & scientia, 2. accipitur pro habitu conclusionum necessariarum acquisto per principia absolute prima & suprema. Primo modo omnes Disciplinæ contemplativæ sunt Sapientiæ. Secundum vero posteriorem acceptionem sola Metaphysica est Sapientia; ea enim sola est habitus acquistus per principia absolute prima & maxime universalia. Secundo, notandum est illud dictum Atistotel. de Sapientia, quod dicit Sapiantiam este Scientiam capite praeditum.

Cur Sapientia capue pi edita dicasur Pollet id accommodari Sapientia primo modo accepta, & Sapientia fecundo modo accepta el scientia capite prædita, quia ell scientia habem a siunctum intellectum: Sapientia postetiori modo accepta dicitur prædita, capite, quia est habitus acquisitus per principia absolute prima, aquadeo est capite fastigium cognitionis humanz.

Tertio, notandum elisapientiam, cum statuitut ab Aristotel, 5, habitus a reliquis distinctus, non accipi priori sed posteriori modo, ut accipit Picolominaus: Sapientia enim priori modo accepta non debet distingui à reliquis habitibus, quoniam Composita non augent numerum simplicium, ut loquuntut: Sapientia vero posteriori modo accepta in hoc differt à Scientia, quod sit habitus conclusionu necessariarum acquisitus per principia suprema & maxime universalia; Scientia vero, prout ab Aristotele ibi accipitur, est habitus conclusionum necessariarum acquisitus per principia inferiora & minus communia.

Resp. ad quest, super pro-

Diffe-

Dientia

Eia.

rent, Sam

e Scien-

Quocunque modo accipiatur Sapientia, comprehenditur in bac divisione Disciplinarum. fi enim priori modo accipiatur, omnes Disciplina

guz

De Difeiplinis in genere.

um Scientim appellantur funt Sapientim: fi veroofteriori modo accipiatur, folus habitus conlufionum Metaphylicarum Sapientia eft; illeurem habitus eft pare illins Difciplina que Mephyfica dicieus pars, inquam, qua prater illum abitum Meraphylica includit habitum l'einciiorum Metaphylicorum ripfa autem Metaphyl. e jam dictumeft, romprehenditur fub Discipli. avontemplativa of inferius lab superioti.

Com Difciplinarum alia Speculativa . alia dive, aliz Effective iliaty senendum eft folas pecularivas & activas comprehendinomine Phiofophiæ, quæ dividiruradæquara divisione in racticam & Theoricam : & ratio oft, quia Diiplinæ effectivæ velfunt fordidæ attes, feilicet dechanica, vel ita le habent, ut carum cogniones men apperamus peoprer feiplas ifed pro er selique Difciplinas, ur Grammalica & boicas five autem fine bujus genesis five illius, ingne funt nomine Philosophia. Aque hac de isciplinisin genere.

#### ta enabhainthe and meastain haman nen , mail SECT. I. Pars II.

ough (pileta un compile nd com cinique nau Nalters parte hujus fectionis flatuimus afferre Definitionem Metaphylica, camque expli- :On ansare : priusquam vezo adferamus definitionem, onnihil notabimus de nomine. Inscribitur ergo ac disciplina, at the mi sunve. son quodes uæ confiderantur in Metaphylica fint potterioa rebus aut natura aut dignitate, utroque enim nodo funt priora rebus Phylicis; fed quod ordie inventionis & doctrinæ posteriores sunt quia nim funt remotifima à fentibus, non tam facile bee tam cito acquiritur corum Cognitio.

Dicitur autem hæc disciplina ab Asistot. Phiofophia simplicites & val' ifoxla' ob dignitatem 20:21: 10 1728 a 1411.7/1-

12

Artes

WAN 49 115-

pr.hen-

duntur.

fub divi-

lofophia,

fione this

14. Synor

ALI

n. 6 3

ipi, ut

accipi-

elledu

onum

blola.

Difci-

ndum

hylica

ailieus

nivet-

Ati-

m effe

mo-

acce-

a ef

bens

mo. abi-

atq

inx.

itut non

Pi-

cce. uo-

s,ut

cce.

tus

in

ve-

us

10.

fuam: ob eandem rationem dicitus Scientiam Domina & Princeps: dicitus Philosophia Prince Theologia denominatione petita à rebus tractair

Definition Aleta - physica.

Genus.

Timpleri minio,

Meraphylicz definitionem ex Ariffordl. coll gimus dicente Metaphyficam effe Scientiam qu contemplatur Ent quatenus eft Ens. in qua defin tione nostram mentem de duabus Controversi proponimus; prior eft de Gene: e Metaphylica posterior de Objecto. Quod ad Genus arrine nonnulli faruunt Genus Metaphylica elle A rem, alii Sapientiam, alii Scientiam. Timplen flaruit effe Arrem : cui fi objicias Metaphylica effe Disciplinam non Operarricem led Specula tivam, arque aden non effe Arrem ; ille respot debit, fe non definite Metaphylicam prout elli mente, i prouteft habitus, fed prout eft in fylte mate, dicer item fe non accipere Attem pro Di ciplina eff diva, fed generalitet pro qualite Dilciplina systemare comprehensa. Veru, quan vis admittendum fir Metaphylicam effe Atten fecundum illam acceptionem Artis & Metaphy fice , non tamen' putarem ita definiendam ch Metaphylicam sidque quia accidit Metaphylica quod fystem ice comprehendatur, ejusque natur in co eft polita quod fit talis mentis habitus; De finitio vero debet explicare rei naturam.

Martinii Opinio. Martinius in sua Metaphysica dicit Sapientian esse genus, ut patet ex definitione ab co allata Vorum quamvis nemo negare possit Metaphysicam esse Sapientiam, non tamen putamus Sapientiam posse dici Genus Metaphysicae, sumedo nomen Sapientiae prout ab eo sumitue coloco: ex conditionibus enim Sapientiae ab co coumeratis, certum est eum accipere Sapientiam pos Habitu acquisito per Principia absolute prima Sapientia autem sic accepta non latius patet ipsa Metaphsica, atque adeo non est ejus genus. Dicimus

atiarus rimal

actan

· col

am qu

defin

overli

hylica

actine

Se A

plett ylican

ecul4

cipes efti

Tyle

ro Di alibe

Juan

rtem

apby

n cfk

ylice

atun , De

neine llata

hyli

Sa

nca-00

enu-

1000

imt

ipía

Di-

mus

mus ergo porius cum Ariffot, Metaphy licam Nofiras Te Misingle i Dearer od by & ev.

Quod ad Objectum Metaphylica striner, mana est yarietas opinionii de materia circa quam erfarur Meraphysica. A ii enim mimis amplum onftiruuat subjectum. Ens feilicet in tota larren ine acceptum, prout complectirur enris per fe, nria per accidens, entia realia, & racionis Veruin ec opinio rejicienda eff, quoniam entia per ocdens, ut home albus & muficus, non poflunt una ropriedicta definitione definiti aut deferibi nec offunt una divisione dividi; arg; adeo non poiintelle objectam, aur pars objecti alicujus Scir. a. Item Entiarationis, quia valde improprie neia dicuntur, & ut pollea vatebit, folo fere no. nine entia funt, non digna funt que comprehenantur fub objecto nobiliffimo hujus Difeiplinte. Alii objectum hujus Disciplinæ nimis contraunt : & hi in varias opiniones dividuntur. coum entm alii faruunt Deum adæquarum Mephyficæ tubjectum effe; alii Substanciam im-

naterialem prout complectitur fub fe Deum & Ingelos; alii Substantiam in genere ad excluendum Deum. Contra has omnes opiniones na fufficit demonstratio, hæc videlicet ; Ens cale & per fe unum, prout fub fe complections Deum & creaturas, habet certa Petneipia per ux poreft cognosci, & certas affectiones qua le co demonstrari possunt ; Ergo considerabitur naliqua Scientia: At in nulla alia quam in Mephylica: Ergo Metahylica adaquatum Obectum erit Ens ita acceptum.

Ratio illa supra allata, qua ostendebamus enia per accidens & entia rationis non contineri ub subjecto Metaphysiem, facis efficax videtur d diluendam fententiam Timpleti, alle entis omne intelligibile contineri lub, subjecto- Mera phyfice. A 4.

15. Object mm Prima. PPLNLS rimit latum alse Elum ila. tribuens.

17. Secundar erinio mi mis ang 4 Cum sile. tribuens.

Intelligibile non uft obje-HumMezaphyfic-

phyfice. Alix etiam rationes ad illam fententia deftruendam afferri folent, quarum præcipust detur ea, qua ita argumentantur; Subjectum a æquatum alicujus Scientiæ ita fe habet refped corum quæ fub fubjecto continentur . at fit co rum genus vel univocum vel analogum. Sed is telligibile respecta specialium entium non d quid univocum yel analogum, imo non ello tialiter de iis prædicatur, sed eft corum affechi que corum effentiam confequiturs à naturalit Rantiæ e. c. profluit ejus intelligibilitar, & que eft fubstantia vel ens ideo est intelligibile, quel & intelligibile non includatur in ellentia fpecia lium entium, ut jam probatumeft, intelligibil nullo modo erie quid superius effentiali er, la santum erit affectios quod pugnat cum conditio ne & qualitate veri Objecti alicujus Scientia.

#### SECTIO II.

An Ens quatenus Ens babeat veras & proprie à Elas proprietates, vera item Principia per qui illa proprietates demonstrentur.

Affertio 1.

An ens in genere Sumptum fit obje-Etum metaphysic.

Negativa
opinis,
ejufque
probatis.

STatutum est superiori Sectione Objectum
Metaphysicæ esse ens reale & positivum, is
sua amplitudine acceptum i contra quam senten
tiam varia afferuntur ab interprecibus argumen
ta; inter quæ maximam difficultatem habet illud, quo ostendere solent, ens reale & positivum
in sua amplitudine acceptum non posse in ulli
Scientia considerari tanquam subjectum.

Ratio illa ita exstrui potest. Quod nulla habei principia, nullas item affectiones, illud nulliu Scientiæ objectum esse potest. At ens quatenus ens ita se habet. Ergo ens quatenus ens nulliu Scientiæ, ne dum Metaphysicæ objectum esse potest. Minor hujus argum, quoniam duabus pattibus

tentia

ipuat

um a

esped

t fit co

Sedla

non d

a effet

affecti

ra fub

& qui

Quo

pecia

igibi

r, lu

ditto

x.

rie di

que

Crum

1 . 11

nteanea-

et il-

VLM

ulli

abet

nus

lius

elle bus

bus

rtibus conftat, per partesprobanda eft. & prio facile oftendi posse videtur, Ens in sua aut+ itudine acceptum non habere proprietates de demonstrabiles ; idque quia affectiones illæ l funt entia realia, vel entia rationis : at non nt entia realia, quia emnia entia realia contineur fub ente reali in genere, canquam infeus lub fuperiori, vel minus commune fub mas communis fi ergo affectio aliqua entis ur Um v. c. fit quid reale , continebirur fub enre ali in genere, tanquam minus commune fub agis communi, atque adeo non reciprocabir cum ente reali in genere, quod abfurdum eft repugnans natura affectionis. At neque funt nia rationis, quiascientia realis, ut Metaphy li-, non poterit dici verfari circa entia rationis; pe enim repugnat naturæ talis Scientiæ, ejufpe dignitati derogat.

Altera pars minoris, que afferimus ens qua ens mulla habere principia & caulas, facile videtur obari , quia Ens in fua amplitudine ecceptum implectitur in fe omne reale live fit principium ve affectio, atque adeo nihil reale habet le prius inquam principium. Quod fi quis dicat princi. ia Metaphylica non elle priora iplo enterfed fepriora affectionibas entis, facile poterte quis rgere, oftendendo non dari caufam priorem afectionibus entis: ha enim affectiones entis ficet conveniunt enti in genere, ita conveniunt speiebus entis, Creatori feilicet, & creaturas atque deo fe hæ affectiones habeant certam caulam um attribuuntur enti in genere, habebunt etiam erram caufam cum attribu untur omnibus fperiebus entis; at cum attribuuntur Deo nullam nabent caufam, in Deo enim à parte rei nihil of prius, nihil posterius

Cojus difficultaris gravitas effecit ur Inter-

A S.

pres

Responsio Scotiffarum ad arg fispra allatum.

preres Arifotelis in varias dividerentur fentes tias. Primo enim Scotiffæ nonnulli afferverun tres illas affectiones entis, Unum, Verum, Bo num-elle quid reale & politivum, ab iplo ent realiter diverfum : negabant tamen has affretio nes contineri subente icali, tanquam quid inte rius sub superiori; dicebant enim bas affections non elle entia, fed modos reales enti superado tos; atque ita putarunt le evitare vim argumen quoad alteram partem minoris.

Refoorfis Thoms-Rarum **диотип**dam.

Secunda fententia fuit Thomiftarum nonnu lorum, qui afferuerune hafce affectiones el quid reale & politivum, ab iplo ente re dive fum : negarunt tamen aliquid absurdi ex col qui, quod affectiones entis ipfumens effenti liter includant, i. quod affectiones entis lube re contineantur; putarunt enim hoc non effeis commodum in rebustranscendentibus, quami fit incommodum in aliis rebus quæ in inferior bus Dilcipliniseradantur.

Responfic ip/i:us Thomas & Suaris quamamplettimer.

Tertia sententia eft ipfius S. Thomas, & corus qui ejus sententiam sequentur, Javelli scilien Soncinatis, & aliorum, præcipue vero corumqu funt è Societate Jefu, ut Fonfeca & Suarii; enim afferunt affectiones entis effe quidem qui reale realiter conveniens ipli enti, non tame effe quid realiter diverfum ab ipfo ente, & nih reale superaddere enti, sed tantum negationes vel denominationem extrinsccam.

Bio fontentia: Zbeman

Quoniam & authoritas tantorum virorum, Explanas folidifima corum rationes nos facile in corus fententiam pertrahunt, ideo operam dabimus corum fententiam perspicue proponamus. Po mo ergo, afferuntillas affectiones, unum, verum bonum, aliquid materiale & aliquid formale cludere; materialiter enim fignificant iplus ona formaliter vero aliquidenti superaddius

u

ſŧ

c

u

0

i

2

fi

3

d

f

entes

erus

n, Bo

con

c Chia

infe

iona

add

nem

שתח

s ch

ive

0 6

ntn

be

cis

mri

oti

rus

ett

qu

Щ

na

CS

uod in iplo ente non includitur: sie hie excussice, si respiciamus materiale ejus significatum, st Petrus, aut alius homos si vero formale significatum, est aliquid superadditum isti homuni, excitas scilicet.

Secundo, afferunt illud formale quod superadlunt enti, non esse quid reale & positivum ab
pso ente re diversum, & sic opponunt se duabus
primis sententiis. Ratio qua hoc ostendit Suarius
est hæc: Subjectum, inquit, hujus Scientiæest
Ens in genere, prout complectitur Creatorem &
Creaturam: si ergo hæ affectiones attribuantur
enti jn genere, tanquam attributa ab ipso ente te
diversa, erunt re diversa ab omnibus speciebus
entis; atque adeo, cum attribuuntur Deo, sequerur Unitatem, Bonitatem & Veritatem Dei
esse quid reale & positivum ab ipso Deo re divetsum: hoc plane absurdum est; quia quidquid in
Deo est, est Deus.

Hoc argumentum non est esticax contra cos qui negant Deum comprehendi sub Objecto Metaphysicæ, est tamen valde esticax contra Scotistas & contra cos Thomistas, contra quos adsectur; illi enim admirtunt Deum comprehendi sub objecto Metaphysicæ. Quod ad alios attinet qui id negant, urgere possumus ipsam rationem in argumento primo allatam: illi enim non possumento stimo allatam: illi enim non possum ostendere, quomodo sieri possit ur assectio alicujus subjecti contineatur sub subjecto tanquam inferius sub superiori; quod enim contineetur sub aliquo, cum co reciprocari nequito

Tettio, dicunt illud formale quod superaddunt, esse vel negationem vel denominationem petitam ab aliquo extrinseco: dicunt v. c. illud formale quod Unum superaddit Enti, esse negationem divisionis; illud vero formale quod 100%

71.

Verum & Bonum superaddunt ei, esse denomi nationem petitam ab intellectu & à voluntate quomodo autem illud sar, postea examinabitus cum agetur de Vero & Bono.

Qui o, asserunt Unum, Verum & Bonum, sicut materialiter supe ipsum Ens, ita cum materialiter accipiuntur non elle affectiones entis; a
ratione formalis sui significati, sieuti purantea
differre ab ente, aliquidenti superaddere, ita di
cunt ratione ejuldem formalis significati, & nos
alia, esse affectiones entis.

Quinto, ficut vere dicimus affectiones enis non esse quid positivum ab ente re diversum, in etiam vere dicimus ratione formalis sui significati non esse quid aegativum ab ente re diversum: ut enim postea patebit, cum de Identite te & Diversitate loquemur, non potest realis diversitats intervenire niss inter ens & ens; quant cum hæc tria pro formali non significant aliquod ens, ratione formalis sui significant, nont sed ratione sola ab ente differre dicenda sunt eodem modo dicimus cæcitatem quam hic cacus superaddit Joanni, non esse quid realite diversum ab ipso sonne, quoniam non est entifed entis negatio.

Affectiones illæ prout non differunt realiter ab ente, ita à parte rei & ante cogitationem mentis non sunt entis affectiones; à nobis tamen ut affectiones concipiuntur, dixi, hæc à parte rei non esse affectiones; quia sic à parte rei different ab ipso ente : dixi, hæc ànobis concipi tanquim affectiones; quia non est incommodum aliquid concipi à nobis ut affectionem quod realiter non est affectios sicenim nos concipimus æternitatem Dei tanquam affectionem quæ pro causa habeat immutabilitatem Dei; quia enim Deus quoad Substantiam mutari non potest, ideo est æternus.

o

n

14.

Denique, quamvis à parte rei Vnum, Verum, num, neque funt affectiones entis , neque ab re quid re diverfum ; funt ramen quid reale, & n quidab in ellectu confictum, tum quia maialiter funt iphum ens, tum quia fi respiciamus rum formale, important ejulmodi negationem denominationem extriblecam, que nullo coante enti convenir; pt cacitas etfi non fit ens le & politivum, regliter tamen convenit honi nullo cogitante.

omi

tate

oitan

m, fi

areni-

5; 2

at ca

a di noa

enis

7, 112 nifi.

VCP tita

s di

1316

214

n re

int

ca

ita

nt

ab tis

6

00

m

m id

m

n

t

Ad primam ergo partem mineris m. has affeones entis, fi refpiciamus corum marerialia, efentia realia; fi corum formale, etfi non fine oprie entia realia, effe tamen quid realizer en- tom af. conveniens , non tamen inde fequitur has pro. fint. 2. ctates contineri sub ente ; idq; quia non funt oprictates entis nisi ratione formalis sui signiati,cius autem ratione non funt entia politiva. realia, sed negationes & denominationes exnfecz. Ad alteram partem minoris n. has af-Riones de ente demonstrari per ipsam formam rationem, feu per effentiam entis ; quæ quimeffentia entis non eft realis caufa harum afftionum, fed à nobis concipitut tanquam cauut ait Suarius. & hoc purat Suarius fufficere veram rationem Principii scientifici, quod tendit exemplo demonstrationum, per quas monstramus de Deo quod sit æteraus aut imenfus : revera enim ætoenitas & immenfitas ei funt ipfa Dei effentia, acque adeo nullam hatot fe priorem caufam ; nos, tamen acquirere n pollumus diftinctam cognitionem æternitis divina, nifi concipiamus aternitatem Dei aquam ejus affectionem, & ejus immutabilita. m ut rationem propter quam Deo tribuitur arnitas.

Oblervandum elt duplicia elle Principia qui .

Refp. od

T6. Trincipis alia O.mp'e-×4,

alia Incomplexa

17. Daomodo Dens co. gnoscatur a Metaphysic. & quomodo a Theolo-20.

bus utuntur Metaphylici in demonstrationib fuis ; corum enim alia funt complexa, aliai complexa. Complexa funt primæ illæ & not fimæ veritates, ut loquuntur, quas Metaphyli adhibent ad conclusionem notificandam : ut omni re verum elt affirmare, Impossibile estide fimul effe & non effe. Principia incomplexale ipfæ definitiones entium, per quas de entisfe ciebus demonstramus Metaphylic. affectiones.

Ut concludamus hanc Sectionem de Objed Metaphylica, notamus Deum longe alio & si modo confiderariin Metaphyfica & Theologi in Theologia enim confideratur Deus prouis ipfum in verbo fuo parefacit, in Metaphyf wa prout est cognolcibilis lumine Nature : Met phylicus enim demonfrat dari primum aliqu ens, and firomnium aliotum caufa, idques rationes naturales; deinde progreditur, & es peribus illius enris, demonstrar illud effe infinit virtutis ; & fic progreditur ad reliquas ejus affi dianes.

SECTIO III.

In quo confiftat vatio V nita is transcendentalin & que fint ejus species.

A ffertis.

DUabus præcedentibus Sectionibus flan mus Ens reale, & politivum, prout compe Girur Creatorem &creaturas, effe adæquati objectum hujus Scientiæ : faruimus itemb objectum habere affectiones quafdam, qua eo demonftrari poffunt : nune supereft, utpl grediamur ad explicationem batum affects num; duz enim funeparres hujus Scientiz qu rum una est generalis de Ente in genere, alte Specialis de speciebus Entis, Substantia scilice Accidente, In parte generali explicabimus,

Meta. phyf. di-246.

Q

ionib

aliai

k nor

phyli

ut

A ide

Xa for

risfor

ones.

bied

& ali

Ogia

outle

VCI

Men

liqu

uch

CXA

finis

affe

in

atu pk

24

nte Deo affectiones entis, quæ duplices funt; Affett. æ enim funt quæ reciprocantur cum ente, ut nitas, Bonitas, Veritas, alia funt que non reciocantur cum ente, fed ens dividunt, non quim divisione generis inspecies, sed subjecti in cidentia.

Ordo postulat ut primo agamus de iis affectiobus entis que seciprocantur cum Entes & dede de iis que Ens dividunt, atquadeo feorfim more minus late patent quam ipfum Ens : tasaffectiones funt Caufa, Effectum, Necesta-

um, Contingens, & alia hujulmodi.

Quod ad affectiones illas attinet que cum enreciprocantur, primo de iis loquemur in gene-& deinde in specie. in genere confiderabius earum numerum, & ordinem quem inter fe bent. Quod ad numerum attiner, 5. vulso nuerantur Entis affectiones, feil. Res, Abquid, num, Bonum, Verum : at fi rem diligentius onsideremus, videbimus tres tantum numero Me adæquaras affectiones Entis, felicet Unum, onum, Verum : nam quod ad alteras duas attiet, fallo dicuntur affectiones, quod patebit ex arum explicatione; Resenim, ut illi volunt qui atuunt effe affectionem Entis, in hoc differt ab inte, quod Res fit illud quod habet effentiam, ns vero illud quod exliftit, atque aden habet etm exfiftentiam; quod fi ita fe ret habet, Res on est affectio entis, sed prædicatum ejus quiditativum : deinde, fallum eft quod aiunt, Ens gnificare tantum illud quod exliftit, accipitut nim hoc nomen ens nonnunguam pro co quod pabet ellentiam, & fic ellentialiter prædicatur le Substantia & Accidente, nonnunquam vero pro co quod h bet exlistentiam, & sic de nullo prædicatur essentialiter præterquam de solo Deo; nam extistentia est de effentia folius Dei,

De affe. Etionitus. reciprocis in genere.

De numere carum. exer. 6. sheer: 1.

An res he affestio ut postes declarabitur, cum loquemur de En

increato, qua tale eft.

quid fit affettio antu.

Quod ad illam alreram affectionem atting feilicet Aliquid, tenendum eft, duobus moi hoc accipi : aliquando enim Metaphylici dica le accipere Aliquid pro co quod aliquam effe tiam aut quidditatem habet, fie idem planes quod ipfumens, ens enim qua ens ellentiami bet, ut patebit pollea cum loquemur de cont peu entis) aliquando vero dicunt fe accipere liquid pro co quod est ab alio ente diversion adeo ut Aliquid fir quod allud quid. Verum A quid fic acceptum non eft affectio entis necell rio ei conveniens, sed tantum supposi:a coci ftentia alterius entis ; fi enimeffet tantum un ens in rerum natura, illudà nullo alio ented divertum, diverfiras enim eft relatio inter d entia coexlittemia : deinde Aliquid fie acceptu eft tantum affectio focundaria entis, eft eni una ex carum numero que dividunt ens; die ditur enim ens in idem & diverfum. alii dien Aliquid sic acceptum includi in ratione unus tis; fed an hoc verum fit confiderabitur mox.

De ordine Afellio THIR. .

Quod ad ordinem attinet quem affectiones h bent inter fe, faruunt Metaphylici Unum e primam affectionem enris', quoniam conven ent abfolute accepto, cum contra Veritas & B nitas conveniant enti in ordine ad aliud: ali runt item feeundam affectionem effe Verum, ordine postremam effe Bonum ; Verum enim Bonum in hoc conveniunt, quod enti fribuant eum respectu ad aliud, Verum quidem tribi rur enri ia ordine ad Intellectum, & Bonum ordine ad Voluntarem ; Intellectus autem Vi

lantare natura prior eft.

Primo ergo ordiemur ab explicatione Unit De Une, tis (omittimus enim hie doctrinam de concep de En

attine

mod

dice

effe

aned

amil

Cond

rel

rlum n Al

celli

ocn

una e co

r de

PIB

chie div

icun

nita

X.

3 h

ch

ven

Be

affe

1,1

m

nt

bai

ni V

in

eis in genere, & de modo que Metaphylicus nsiderat species entis, quoniam postes cam Claruri fumus in inicio specialis Metaphysi-) & in ea explicanda, ut debito ordine proediamur, primo considerabimus quid sit Umper fe in genere, & postea considerabimus us species : ubi obiter observandum est Vnicam que reciproca est affectio entis, neque offe itatem individualem, neque elle unitatem fer cam aut fpecificam, fed elle unitatem in nere; lie coloratum elt adæquata affectio cortis mifi, cum tamen nulla species coloris cum spore millo reciprocetur, fed cantum color in nere.

In explicatione Vnitatis generaliter acceptato z cum Ente reciprocatur, primo videbimus, Tria qua omodo intelligendum fit illud quod dici for mitatem vai effe rei indivisionem in feipfa. cundo loco videbimus, An fie de rationem, randa u quod res fit indivisa d scipsa. Terrio, an de ra- sunt. ne uninifit, quod res fis divifa d qualiber alio.

Quod ad primums omnes Mesaphylici dum cent quid fir ent per founum, aiune illud effe s per le unum, quod in seipso non est divisum, ec autem descriptio à nobis intelligi non poft, nifisciomus que pacto entia que dicuntur ria per accidens, fint in feipfis divifa: ut ergo cintelligatur, renendum elt, entia per acci- feipfo. ns, utacervus lapidum, exercitus, homo al-15, &c. dici in feiplis effe divifa, quia corum res, etfi aliquo modo congregentur & uniani simplicirer tamen manent diffociate, fegrea & à le invicem divila. Dico eas manere difciaras, quod duobus modis evenire potelt; fci. et vel ob defectum veræ & naturalis unionis t vinculi, que modo lapides conflituentes acerm, & multi homines constituentes unum exercitum,

de Vne in confide-

De primo, fillicet quod unitas rei he indivisio a

ite

lei h f

le

n

Es fort a

citum, à se invicem divisifunt, nullo enim

Vel hoc accidit ob conditionem natural rum parcium : idque vel quia partes confin tes illud ens per accidens funt diverfi ordinis prædicamenti, arque adco ob naturæ diffin tu linem diffociate à se invicem sunt ; vel partes conflituentes ita fe habent, ut carun tera in fuo genere fe ita habet ut fit ens com tum : cum enim pare alicujus compolicie ci tera pars superaddieur, eft in suo genere inco pleta, appetit aliam partem fibi fuperaddia perficiendum ut materia appetit formam, & hor apperity fundatur unio partium; quant cunque vero pars alicujus compositi est in genere completa, quidquid ei superaddirur dituit Ens per accidens, juxta illud ditta Quidquid advenis Emi in allujeft weiden: &t eft, quia illud quod jam completum eft, nihila plius fibi addi postular ad le perficiendum, ki id quandocunque ei aliquid superadditut, at cum eo unisi non poteft. utroque modo Ha albus elt quid'in feipfo divifum, & quid disp Rum; nam partes ex quibus confrat hoc Ent accidens , & funt diverfi prædicamenti. & can altera, Homo Scilicet, est in ratione substant completæ.

Ex eo quod jam dictum est de veritate illa estati. Ens per accident est in se divisum, facile a cognoscere quomodo Ens per se unum ses in si indivisium. omne enim Ens per se unum vela simplex vel compositum: si omnino simplex situantes y manifestum est illud esse in te indivisum si vero compositum sit, etiam indivisum ent seipso, quia essi constat ex pluribus entibus, tamen Entia tam arcte unita sunt, ut non su plius habeant rationem plurium Entium si

plicita

nim

irri Aire

dini

(fin

el a

TUM!

Om

Cui

inco

di ad

, 4

135

in

17 00 Au

k n ila

8

Ha sjul 18 p

100

iter : unio autem illa arcta cft, quia & funt clem ordinis (eu prædicamenti, Se carum alten fuo genere incompleta eft, & eger perfectioleerius, & ob id apperit superadditionem alus partis. Hoc manifeltum eft &cin composie ex materia & forma, & in compositione Ens creatum actu exliftens componitut ex ntia & exfiftentia illi superaddita, etiam in politione qua Suppolitum creatum ce mpoar ex effentia & fingulari actu exliftente, & ex fiftencia qua fuperadditur perficiendam ejus Acntiam.

Duod ad fecundum, recte observas Suarius tasem per fe non in co confiftere quod res fis indi- De founi. i. non diversa à seipsa; idque quia esse inilum, vel non diverlum à feiplo, competie etiis Entibus que non habent unitatem per fe, omini albo ; homo enim albus non est quid erfum ab homine albo

Quod ad terrium - flatuimus cum codem tio w effe divifum ab omni alio non contincti atione unius ; idque quia, ut supra monebas, divertitas ab alio competit illi in ordine ad ud, & non absolute accepto; Vaitas vero, ut nes fatentur, eft attributum Entis abfolutum, o omnes fateri Vnitarem elle affectionem tis absolutam, quia ob nullam aliam ratiom tribuunt primum locum Vnitati inter alias cetiones Entis, quam ob absolutam ejus naam.

Explicatajam natura Vnitatis in genere priufam confideremus ejustpecies (ne ambiguitas Diffinet. cum nobis imponat ) non alienum erità pro-Geo excutere homonymiam huius vocis Vni-. Tenendum ergo eft, præter illam divisionem ius, in unum per fe, & per accident, poffe etiam as afferti, admodum utiles ad diftinguendam

De tertie.

Unitatem Transcendentalem, qua aff. chio Es

144.

eft, ab aliis Vnitatibus, Primo ergo, fumes Vinitatem in fus amplitudine, a'in elt realis,in licersebus conveniens, alia intentionally is to conveniens santum cum ab Luckettu com piuntur. Hac Pattas intentionalis appellatu nalu uni- Scholafticis Vinitas pracifionissinque quia ell u tas quædam conveniens rebus, cum a' Intelie abitrahuneur & præfeineu niur à differentis dividualibus: v. c. natura bumana per differ tias individuales in fingularibus fuis de fie multiplicata eft & facta multæ humanitates; le fellectus yero humanus concipieus hanc nas ram humanam quæ eft in omnibus hominibu abstrahit cam à conditionibus individuantibus amque multiplicantibus, abstrahit, inquam co cipiendo cam per fe fine differentiis individui bus, Se per hancabitractionem efficie ut ea ma ta que prius erat plures, jam fie finepliciterus

1460 Definitio Unitatie Tracifio.

Hac Puleas pracifionis fic definitur à Schole flicis : Eft nature indivisio in fun fingularia. Ru definitionis eft, quis natura ante abftractione divila erar in mileas fingulares naturas, jam w ro cum laboratur ab illis differentiis individu libus, expers eft illius multitudinis & division quam prius habebat. Verum quomodo fiat he abstractio, & an rebus conveniat universalita ante hanc abstractionem, determinabitur postes cum loquemur de Toto in genere, & in spece de Toto Universali.

u

rital

15. Realis V. nilds.

Vnitas realis criam vox ambigua eft; alia com est privatival nitas realis, alia pofisiva. V nitas # alis positiva nihilest aliud quam relatio conti nientiæ, i. convenientia qua una res cum ali convenit; hæc enim convenientia etiam à Phi losophis Vnitas appellatur, & triplex eft: 10 enim (ft unitas ratione effentiæ, & dicitur ides

ctio En

fumes

elis, ist

a le Ich Con

ellacut

cflu

tedici

11115

iffere

1. 60

tesi li

nati

inibi

ntibu

m co

idu

nice level

hole

Ran

once

ni w

idu

fion

hat alita

fles

eck

nto

U T

nte

調節

en

tal

epaper.

evel ratione quantitatis, & dicitut aqualitas ; racione qualitaris, & dicitue fimiliendo.

This realis privativa etiam duplex eft; vel melt ca indivifio que compesie rei abfoluse, vel Unitas na competitive ad alind and ad feipfam valata. tas es que comperir rei ad aliud aut feipfam næduplexelt, Materialis & Formilis, ut authee divisio intelligatur, tenendum est, durem effe zerum diftinctionem aut diverfiraala enim eft rerum Diffinctio per principia vialia, i.per differentias individuales natura cifica Superadditar, alia oft Formalis, & hac per iplat rerum effentias ; Socrates v. e. & a differunt cantum & à fe invicem dividun-Mastrialiser, idque quia conveniunt satione neis, i. qua homines fune; diftinguuntur en per differentias individuales, i. qua tales ines funt, Ubi noranda eft phrasis Scholaoming illi enim dicunt Socratem & Platna wetli non diff rant per effentiam humanam, totamen diffinctas effentias humanas : diteomon differre per ell'entià humanam, quia mia humana per se accepta non est causa adfitatis inter Socratem & Platonem ; dieunt ramen habere diftinetas effentias, quia effenhumana in iis limitatur per differentias in ituales, & propter eas differentias effentia huna fir multæ humanicates.

Diftinctio formalis fie per ipfam effentiam, quam perprincipium : & hoc modo Socrates fert ab Hoc equo; Socrates enim & Hic equus tantum habent diversas effentias, ut Socra-& Plato, fed effentias ex feipfis diverfas,i. Fo lier diversas; humanitas enim Socratis non aum Maserialiser considerata, qua est Hæchunitas, veru etiam formaliter, & qua eft humaas fimpliciter, dividir Socratem ab Hoc equo.

18.

Cum duplex fit divisio & diffinatio rerun duplexetiam erit indivife ei oppofita, una fel cet maserialis, alia formalis.

Indivisto maliris. lis .

Indivisio Materialis Kelasiva ( nam de India Gone Materiali Abfolata mox loquemur) ellq res lingularis indivila eft à feipla, i. non eft à ipla diltineta per differentiam individualem.

Indivifio formales.

Indivisio Formalis Relativa est qua ensalique indivilum el ab alio ente candem naturam pi ticipante : hoc modo Socrares est indivifus à Pl tone ; Socrates, inquam, non qua Socrates, k qua homo ; hæc enim unitas appellatur Form Vnisas, quia convenit rebus non quidem Mam liser consideraris, i, secundum suas different individuales, fed confideratis fecundum forms fuas rationes & effentias. Dico Socrateme indivisum a Platone, indirisione Formalis quint fentia Socratis & effentia Platonis non dilla gunntur Formaliter & ex fe, led Materialita propter differentias ei fuperadditas. Caterum hec V nieus Formalis, qua natura humana Social & natura humana Platonis funt ex fe una natur i. ex le, & per principia formalia non funt ple res natura, an, inquam, hæc unitas fufficiat ! hoe; ut natura humana dicarur univerfalis reali ter, determinabitur in tractatu de Toto Un

19. Diferimen inter poficivam & priva tivam

Diligenter hie notandum est discrimen int V nitagem realem privativam, de qua jam loqu mur, & V nitatem realem positivam, de qua pri loquebamur ; hæc enim unitas à Thomistis d citur effe fundamentum illius : Socrates v.c. Plato ideo habent indentitatem effentialem specificam, quia corum na ura ex fe non fund vifæ à se invicem ; dicunt enim Thomisearch tionem indentitatis profundamento habete to gationem divisionis resum à se invicem, renu anu.

· inquam

rerun

na fol

I ndi

cft qu

eft às

m.

aliqu

m pt

sàPl

cs, fe

orn

fatte

rma

me

UIA C

dilli

iter

ım .

Cta

atun

t ph

at a

reali

Uni

inte

upc

nin s d

C.

n at

e di

reli

u am

nam, in effentiis fuis confideratarum. Notannitem eft, hanc univarem formalem privatialias majorem, alias minorem effe: Socrates n & Hie equus eife non habeant unitatem c formalem dum in specificis suis ellentiis Aderantus i.dum Socrates concipitur ut ho-& Hic equus ut equus ; habent tamen forem unitatem dum concipiuntur ut animalia t; nam qua animalia funt non funt à se inviadivisi aut diversi, atque adeo sunt indivisi nitatem habent : habent ergo aliquam Vniformalem, fed minorem quam fingulares nines habent Inter le ; lingulares enim homicoveniunt in natura specifica, atque adco cent V nitatem formalem fecificam, illi vero veniunt tantum in natura generica.

Habuimus jam tria genera Vniratum ex nodivilione, feil. Vnitate m præcisionis, realem litivam, & realem privatuam rebus conventem non absolute sed cum relatione quan s superest jam V nitas realis privativa rebus duse conveniens, i. fine relatione ad alias, aut feiplas : & folum hoc quartum genus Vnitaeff affectio Entis conveniens Enti qua Ens Vnitas enim intentionalis, quia eft quid idens ab Intellectu, Entis Affectio elle neit; Vnitas vero realis politiva & realis priva.

henduntur fub ea Unitate que est affectio reroca Entis.

Vnitas hæc qua aliquideft in se unum, duplex Formalis , & Maserialis : qualiber enim res Unitas fiftens in terum natura duo habet fini conve- Tran intia, scilicet quod habeat effentiam simplici- fenden-& effentiam fingularem. Vnitas plex of.

aprimi generis, quoniam non conveniunt En-

bfolute, sed respective, quoniam item conve-

int Enribus per accidens, nequaquam com.

ta'ss du-

privativa absoluta qualranfcendentalis eft.

Definitio Materia-

Lu P'nita-

Definit.

\*Formalis

Vnitatis.

22. Quaft.

Refp.

Vnitas Formalis igitur competit rebus qua nus habent ellentiam fimpliciter; Mastriality ro quarenus habent Effentiam fingularizatan & reftrictam per materiales conditiones, Som tes v. c. eft homo, & hic homo, item eft anim & hoc animal : quarenus homo habet unitate formalem in feiplo; quatenus vero hic home aut hoc animal, unitarem materialem. ergo materialis nihil aliud eft, quam rei fingula ris, qua talis el, indivisio in feipla; formalist ro nihil aliud est quam rei essentiam habenit quatenus effentiam habet, indivisio in feipla, quis quærar, an vera fit opinio corum qui dice V nitatem, que eft Affellio Entis,effe unitatem to tum materialem, quæ dicitur alio nomine num ralis aur numerica ; w. Unitatem quæ eft affe Ctio reciproca Entis,neque effe formalem tantu neque materialem tantum, fed Vnitarent ptive tivam rei abfolure convenientem in genere,i.ge neraliter acceptam: fi enim Vnitas Transcender talis effet fola numeralis Vnitas, tunc Socrate

uast

homo.

Si quis quarat, quid sentiendum sit de corm sententia, qui dicunt l'nitatem, qua est Affesti Entis, nibit aliud esse quam unitatem quantitate vam, i. unitatem cam qua est principium nume ri, & qua est magnitudinis indivisio; a. Est opinionem nequaquam recipiendam esse : senim aut dicendum esset Vnitatem non esse Affectionem reciprocam Entis, (Angelis enimes non inest unitas quantitativa) aut o mnia Enticle prædita ejusmodi Vnitate, quod absurdum est. Dico ergo Vnitatem quantitivam, v. c. unitatem illius magnitudinis qui Hic homo se

quarenus homo non effer quid unum per led Vnitate quæ est Affectio Entis, unitas enimus terialis tantum ei convenit quatenus est His

Resp.

Quan

alisy

atam

Soci

nim

tate

omo

Unita

gal

lis ve

cht

fa,

licu

Pt 148

um

affe

nta

rive

1.00

rdes rate

feet

n ma

Hi

rut

Feth

itali

umt

Eam fig

1.8.0

nti

dus

uni

edi-

stitus, vel posse referriad ipsum hominem ui ca magnitudine prædituseft, vel ad magnidinem ejus. Si referatur ad ipfum hominem, a Virtus quantitativa ei convenit per accidens, que adeo ejus respectu neque eft ipla Vireus ranscendentalis neque sub ca continetur: Vnis enim ca quæ est affectio Entis rebus convenit tele. Si vero referatur ad ipfam magnitudinem unitas vel indivisio, ejus respectu eris quamunitas comprehensa sub unitate Transcenntali in genere, non vero æque late patchit ac nitas Transcendentalis; omnis enim magnituiniunitas elt ca que elt affectio E ris, fed non ontra. Errant ergo qui putant V nitatem Tranendentalem nibil aliud effe quam Vnitatem antitativam, feu magnitudinis.

Prinfquam claudamus hanc Sectionem de Uitate, respondendum nonnullis. 1. V irum Vni federaddat Entialiquid p fitivum, an vero ali- quid Vinuid nogativum. Refp. Unitatem nihil fuperaddete atipater tolam privationem divisionis rei in Superad. ripla. Si enim Unitas quarenus distincta ab En- Refe. ceffet aliquid politivum, vel re vel ratione diingueretur ab Enter Non re, quia lequeretur Uitatem Dei elle aliquid re diversum a Deo: at eque ratione fola, quia si Unitas sit aliquid reaca politivum, habebit rea em & politivam elentiem, atquitactit Ensi quidquidenim habet calem effentiam eft Ensequed & Unitas fie Ens amprehendette fub Ente tanquam inferius fub uperiori. Non igitur fufficiens est responsio Scohallerentis l'nisarem effe modum Entis, & non ef-Ens ; cum coim Ens geale nihil aliud fit quant And gund haber un em effentiam, omne quod ale of cuit Ens, five fir modus, five non.

Secunda quaffio de Unitate est hæc V trum uum pro formali dicar folam negationem divisionis,

Quaft. 3. tas Enti

25.

an vero pro formali dicat ipfam Effentiam Entique senus indivisa eft. Hac Quaftio ut intelligatum nendum, nomina accidentiumin concreto aco pia, ut Unum, Vesum, Bonum, aliud habere fig ficatum materiale, aliud formale, Formaleeftill quad primario & per le lignificant; Albume. primario & per le lignificat, albedinem: Matei dignificatum est illud quod fecundario, & qui per concomitatum à voce concreta indicaturi hac vox Album fecundario confignificat &co notat illam tem cui ineft albedo. Kerriem dignoleimus meseriale fignificatum à formalie quod materiale fignificatum tantum import poteft à voce concreta, formale vero imponen etiam à voce abstracta : nam hæc vox concer Album, & voxabitracta Albedo, fignificantilla speciem coloris; illa vero res cui incft Albed confignificatur quidem à voce concreta, fed m lo modo impor atur à voce : bftracta Albeda Semus ergo Quæftionis eft, Utrum Vnitts

nissan vero liquificet ipfam essentiam Entisson quidem qua essentia est, sie enim significatura hac voce Ent, sed qua indivisaest. Hæc contro versia, ut observat Suarius, non est magni momenti: interim purat ipse Suarius hanc voca abstractam Vnitas significare essentiam Entiqua indivisaest, adeo ut esse unum nibil alia sin quam habere essentiam indivisam. Ratiquam pro se adfert Suarius est hæc, Si unita nibil aliud sit quam negatio divisionis, sequett unitarem univoce competere entibus realibus rationis; Entia etiam rationis tam possunt de ci carere divisione in seipsis quam Entia malia: dicit ergo Vnitatem esse essentiam re

lem quatenus indivisa eft in scipsa, atque d

softracto fignificer folam Negationem divile

Resp. Suarni. u

n

d

re Entibus realibus & rationis; Entia enim rapnis non possunt dici habere essentiam realem divifam : adco ur ex eins fententia unicas non mera indivisio, sed potius effentia ut indivisa 1. Interim hoc femper verum manet, V nitasem hil superaddere Enti prater negationem divisionus; hil enim fignificatur ab hac voce V nites quod on fignificatur a voce Ens, præter negationem ivision is.

ting

dus

o aco

e figs

Aille

m C.

eteri

e qui

uti

k con

27 98

alid

OIL

eten

ncra

illan

Ibea

d ne

edo.

tasi

ville

inel

urt

nte

me

oce

Enti

lin

ati

nit

ctu

15 6

di

10

ret

d

pe

CK

Denique quæritur, quomodo V nitas fit Affestio ciproca Entis, cum Ens dividatur ab Aristotele in num & multa. Responderur, Divisionem illam nobus modis poste concipi. 1. Sic ens aliud est numatin, aliud Multiplex vel actuin fe divifum hoc modo accepta divisio non quadrat in illud ns quod eft Objectum Metaphylicæ, fed in Ens fua amplitudine acceptum. 2, Accipi poteft difio fic. Omne Ens reale vel confideratur ut in fe allueft unum, velu porefiate oft multa, feu ut ivifibile est in multa se hoc modo concepta difio non est in diversa Entia, sed in diversas conderationes Entis: neque enim pugnat divisio sic ccepta noffræ fententiæ, qua afferimus V nitatem To Affettionem reciprocam Entis, hæc enim non ugnantinter le effe actu unum & potestare mulis imo ex eo quod aliquid fir tantum potestate nultum & non actu, fequitur illud effe in fe actu num. Porest item alio modo accipi hæc divisio, c. omne Ens aut ita cft unum ut non fit potestaemulta, arque ado rantum est unum ; vel ita ese num ut fit etiam poteftate multa: atque hæc diilio eadem efe cum illa que unum dividitur in llud urum quod ele indivitum rantam, non vero ndivifibile, & in illud qued & eft indivifum & ndivifibile. Arque adeo nec hoc modo repugnat divilio communi opinioni, qued V nitas fit Affer Ho Emisreciproca.

26. Qualt, 5. Respond,

## SECTIO IV.

cé

n

10

n

.

c

De Veritate in Essendo; seu de Veritate prout est Affectio Entis.

guarum prima agemus de ipla Veritate, lecunda-vero de ejus oppolito, se. de Falsitate. In prisect. oti patte primo agemus de Veritate in Essenta
Pars r. quæ est affectio Entis; secundo agemus de Venitate in segnoscendo; tertio de Veritate in significando leu repræsentando: tria enim genera sunte rum quæ vera dicuntur, se. res ipsæ, Intellectures apprechendens, « voces vel scripta quæ repræsentando.)

fentant ses.

veritate in estenDe Veritate in Essendo hac proponemus primo, afferemus aliquam descriptionem Veritatis; secundo, inquiremus in illud quid Veritatis; secundo, inquiremus in illud quid Veritatis sertifo, videbimus quid Veritatis formaliter significet, un um seid. significet tam tum aliquid superadditum essentia, an vero significet ipsam essentiam Entis simul cum illo superaddito.

2. T. Deferipito Veritatis. Quod ad primum horum attinet, asserimus Ens dici Verum, qui habet ex se entitatemi quandam ab intellectu cognoscibilem vel apprehensibilem, secundum veram & essentialem talis reispeciem vel conceptum; e.c. distinguimus inter aurum verum & apparens, quia aurum verum habet entitatem quandam ab intellectu cognoscibilem secundum essentialem & propriam speciem auri; quod de auro apparenti dici nequit, aurum enim apparens, si recte apprehendatur à nobis, non potest ab intellectu concipi secundum essentialem & proprium auri conceptum. Similiter distinguimus inter corpus verum & phantasticum; quod illud possit à nobis rects

ecte apprehendi tecundum ellentialem & prorium corporis conceptum, hoc vero non potest nobis recte apprehendi fecundum offentialemk proprium corporis conceptum. Effe igitur veum, eft ex fe habere entiratem ab Intellectu aprehenfibilem fecundum ellentialem & proprimtalis naturæ conceptum.

rosst

arte:

fecun-

n pri-

Tenda

Veni

fican

nt co

cetw

epra

: צערה

ditt

Tita!

TUG.

120-

fig.

o fu-

mw

m

ore-

alis

in

VC

og.

201

ne-

14.

le.

C.

10.

nis

Quoniam munus bujus proprietatis eft, secerere Entia yera ab apparentibus, ideo directe & Ouitur erfesola Entia apparentia per hanc definitio- Emilur em Veri ab Ente proprie dieto excludunturin. competar erim fi diligensor perpendamus hano definitio. Vera de em, videbimus neque Entia per accidens neque quibus. intia rationis proprie dictant veritatem habere. Dicimus enim illud effe Verum, quod habetntitatem ab Intellectu apprehensibilem fecuaam essentialem talis rei speciem; sicut ergo haere Ensisatem valde improprie competit Entibus ationis & Entibus per accidens, ita ciiam effe ere valde improprie its competit.

Hae Veritas Transcendentalis eft fundamenum illius relationis imentionalis inter rem & inelledum, quæ Conformisas rei cum Intellectu ap. cllatur: non enim eft hæc veritas Transcendenalis ipla relatio rationis, ut patchit postea cum cterminabimus quid Veritas Enti addat, & quo enfu veritas dicatur conformitas rei cum inellectu. Hujus conformitatis rei cum Intelle. Divifie tu tres divisiones adfert Suarius. Primum, di- 1. Conidit Conformitatem rei cum intellectu in allu- formitatis iem & aptitudinem. Eft actualis Conformitas inter rei cum em & intellectum, quando in intellectu exfiftit Intelle-Mentialis & proprius talis rei conceptus: cume- au. im Conformitas fit Relatio mutua, non potelt conforpati conformitas actualis nisi cum intellectus mitat. ctu concipit rem ; v. c. cum intellectus nofter pprehendie verum aurum fecundum effen-

B

tialem-

rialem & proprium auri conceptum, tum est conformitas actualis inter verum aurum & nostrum conceptum; ut enim ille conceptus est propriu auri conceptus, ita & ipsum aurum quod conceptus, habet propriam essentialem auri naturam.

Apritudinalis. Conformitas aptitudinalis competeret reba quamvis à nullo intelligerentur actusut quamin nemo conciperet verum aurum illud haberet estitatem ab Intellectu cognoscibilem & apprehessibilem secundum essentialem & proprium au conceptum, quod de auro apparente dici neque unde patet Conformitatem aptitudinalis rei cumin tellectu magis necessario & per se competere Esti, quam Conformitatem actualem. Verum id, quod dicimus Conformitatem actualem. Verum id, quod dicimus Conformitatem aptitudinalem pesse competere rebus cum non concipiuntur s'intelligen dum non est de ipsa Relatione conformitatis que sur volut Meraphysici, est Relatio rationis sed de ejus sundamento, sessient de ipsa ventat Transcendentali.

fo 2.
Conformitau rei cum
intellectu
Divino
& Hums-

Dividitur secundo Conformitas rei cum la tellectu in Conformitatem rei cum intellectu Divino, conformitatem rei cum intellectu humana. Coformitatem rei cum intellectu humana. Coformitatei cum intellectu Divino maxime este satione Entis veri , idque quia in Intellectu Divino est persectissima rerum om ium idea, cul qualibet res vera conformanda est: v. c. corpu aliquod dicirur verum, non tam quod habet entitatem à nobis apprehensibilem secundum essentialem & proprium corporis conceptum quam quod habeat entitatem à Deo cognoscibilem, aut porius actu cognitam, secundum ideam corporis in ejus mente exsi tentem.

Divisio 3. cum intellectu in Conformitatem eam quæ est se cundum rationem cognoscentis & cogniti, & in cam

confor

fo

29

n

299

E

ud

n

bn

hit

11

a

Ke

be

17

d

Ve

ď

e

Co

Dr

ve

te

te

ha

CU

ca

CC

9

eft con

ofreun

roprie

cond

i name

reve

lami

101 151

tches

7 940

cquie

:11 10

E

quel

COM

gen

12151

nis

tat

In-

714

ō.

de

Vi-

υĺ

25

formitatem que eft fecundum rationem menfura mensurati. V. c. cum deus intelligit leiplum , n eft proprie loquendo ibi Conformitas menfuræ mensurati, neque enim Intellectus Dei eft e-Effentiæ menfura; fed fantum eft generalis nformitat cognoscentis & cognisi, quatenus fcil. ud quod cognoscitut revera tale est quale este ncipitur: cum vero Deus cognoscit tes creatas, on folum eft conformitas inter creaturas ut coniras & Deum cognoscentem, verum etiam inretesturas ut menfuratas & Deum ut menfum; menlura enim Veritatis in creatura eft ejus remplar in mente Divina, idque quia res quæbeta Deo creata est secundum suum exemplar mente Divina; arque adeo sicut exemplat ilid eft menfura Entitatis rerum, ita & corum Veritatis.

Jam inquirendum eft, Quidmam illud fis quod eritati Enti superaddat, nam de hac Quaftione 2. Quil. ariz fune opiniones : ut ergo per refutationem liarum opinionum ad iplam veritatem pervenimus, ita procedimus. Illud quod Veritas Enti uperaddir vel est quid Reale, vel Relatio ratiois: Non eft Relatio rationissergo eft quid Reale. Notum quidem est multos viros doctos afferuise Vernatem superaddere Enti Re'ationem rationi : led hæc opinio defendi non poteft, quia rei proprietas convenit rei nemine cogicante; Relatio vero rationis non convenit rei nisi prout ab intellectu concipiturgergo Relatio rationis non poteft effe proprieras rei. Præterea, cum Scientia hac fie fcientia Realis, i occupata in retum fpeculatione, fieri non poteft ut affectiones qua in ea demonstrantur fint Entia rationis, ut non conveniant rei nisi operante Intellectu. Du- rationa plicia enim funt rationis Entia : quædam fcil. duplicia que non conveniunt rei nisi cum ab intellectu funt.

25 Verticas Entifu : pe addat,

dam vero etsi non habeant entitatem nisio intellectui objiciuntur, & ab eo concipium ad modum Entium, rebus tamen convene nemine cogitante; sic competit Bruto esse memine cogitante; sic competit Bruto esse memine cogitante, cum tamen non-Homo Cacitas non habeant entitatem aliquam a cum ab Intellectu concipiuntur ad modum a tium.

3

Si veritas superaddat Enti aliquid Reale realiter conveniens ipfi Enti, ( la te enim ! fumimus wireale) vel fuperaddit Enti aliqua negationem, vel non. Non superaddit Entit gationem, tum quia nemo Philosophorum a quippiam alleruit, rum quia vix poterit quis po cipere cujufmodi sit illa negatio Enti supent dita per hoc attributum. Vel ergo superado Veritas enti positivam aliquam entitatem, to tantum denominationem extrinsecam. Du enim tantum funt genera Prædicationum poli tivarum & realium : Primum eft, cum attibb tum superaddit subjecto positivam entitatemi iplo fubjecto exfiftentem; fecundum genus ch cum Attributum tantum Superaddit Subject denominationem realem peritam ab aliqui extrinseco, unde appellatur hor denomination Extrinseca Denominatio. Verita: Enti non supel addit politivam aliquam entitatem quia illa Entitas vel est re diversa ab Ente, vel non. Nonel re diverfa, ut fupra probatum eft cum loquete mur de Affectionibus Entis in genere: ar neque est illa entitas positiva ratione distincta ab Ente; quia quamvis dicamus Veritatem elle quid foll ratione distinctum ab Ente, fi tamen haben zealem. & politivam Effentiam , ipfa Verital

erit Ens reale ; a:que ita Veritas habebit verita-

Duo fint santum genera Pradicationum positivatum,

, omne enim Ens veritatem habet, & fie itur progreffus in infinitum. Deinde, iplum unde acceptum & pracife confideratum, ullo alio politivo ci Imperaddito, eff Verum, oniam est quod cognoscibile ab Intellectusedum propriam Entis speciem; ergo nou haveritatem fuam per aliquid politivum fuperditum: fi enim habere veritatem pet aliquid uperadditum, non competeret ei Veritas nift m conciperetur lub eo politivo.

nifia

ipiua

rend

ffe m

cza

omo

m

m B

cale

m h

iqua

tin

n p

s pa

eras

add

, 10

Din

pof

ibe

mi

ct

ch

700

1010

Ct.

1

cf

Superest ergo ut dicamus Verisatem nibit suaddere Enti prater meram denominationem exmecam petitam a vero & effentiali rei conceptu Quaft. Intellectu exlistente. Quod ut intelligatut, nendum elt hanc elle prædicationem denomitionis extrinseca, Res intelligitur, idque quia m n' intelligi attribuitur rei, non attribuitut i aliquod Accidens in ipla reexultens, led tanm dencininatur res ab actu intelligendi exliente in Intellectu : quod fi w actu intelligi non peraddat, rei aliquid exsistens in re intellecta, etiam-poffe intelligi formaliter acceptum nihil peraddat Rei, nisi denominationem à porentia telligendi exliftente in mente Rei Intelligens. Dico no poffe intelligi formaliter acceptum effe antum denominationem extrinsecam, quia haere entitatem fe cundum quam potest intelligi. on est mera denominatio extrinleca. Quod fi poffe intelligi fit tantum denominatio extrinfera, ut dictum eft, fequitur etiam Vetitatem nihil Enti superaddere præter denominationem extrinsecam; Veritas enim nihil Enti superad. dit præter potentiam ut apprehendatur ab intelcetu fecundum essentialem & proprium talis rei conceptum. Quæ quidem opinio vel ob id amplectenda eft, quoniam rationes Suariievidenter oftendunt, Veritatem non posse superaddere :

addere Enti solam Relationem rationis, non posse item superaddere Enti aliquam Entitatem positivam; neque item posse superaddere moram negationem: unde relinquitur ut ei adde hanc denominationem extrinsecam.

.

(

1

n

nt

6

u

01

le

1

lic

ci id

in

So

70

ce

I

I

fa

II

C

le

Quaft.

Inftant.

Resp.

Si quis quærat an Veritas Tranfcendentalis reli dicatur Relatio conformitatis vei cum intelleciu; Re-Sponderur ut supra, Veritatem effe fundamentua quidem illius relationis, non tamen elle illam to lationem: dicimus ergo, Conformitatem rei cut Intellectu elle Relationem rationis fundaram in vetitate Entis. Sed dicet quis res creatas habete hanc conformitatem cum Intellectu Divino, no mine cogitante, non est ergo hæc conforme tas relatio rationis. Respond. illam prædication nem videri veram ante operationem intellectusi quia fundamentum illius relationis datur ante operationem intellectus humani; non tamen absolute esse veram ante operationem intellectus. Res ergo dicuntur conformes intellectui Divino nemine cogitante, quia habent proximum illius conformitatis fundamentum; ficut dicimus Deum effe Creatorem atmine cogitante, cum tamen relatio Creatoris ad creaturam non detur ante operationem mentis.

3. Quid Verum formaliter signi. ficoto

Statuimus jam Veritatem nihil superadden Emi præter meram denominationem extrinse-cam. Verum quærunt Interpretes Aristo. Vinna Verum pro sormali, i. utrum veritas in abstracto significet solam hanc de nominationem extrinsecam ab intellectu petitam, an vero significet ipsam rii entitatem, non quidem quia entitas est, sed quatenu cognoscibilis est. Vbi notandum est hanc questionem este multum diversam à superioris aliudenim est quærere quid Veritas Enti superadder, aliud vero quid Veritas pro sormali significet: verbi

a Don

itatem e me-

adda

is rech

s; Re

urna

m It-

cum

m II

abere

. no

IMI

3110.

ctus:

20-

n ta

nem

5 17-

ha-

nen-

nt.

OTIS

ien.

ere

100

un

to

46

715

144

0.

.

t,

.

di

ribi causa paries albus nihit supperaddit natura rictis præter albedinem, non tamen signifit solam albedinem.

Cajeranus putat Veritatem in abstracto niil significare præter denominationem extrinseim, Suarius vero, etsi dicat Veritatem nihil
inti superaddere præter denominationem exinsecam, putat tamen veritatem significare
slam rei Entitatem; non quidem qua entitas
st, sic enim significatur à nomine Ens, sed quaenus ab intellectu est cognoscibilis; unde dicit
Verum esse id quod habet entitatem ab intelletu cognoscibilem secundum essentialem talis rei
onceptum.

Hæc fententia Suarii præserenda videtur illi illeri, idque quia si veritas significet meram desominationem extrinsecam, videbitur hæc prosietas competere univoce Entibus rationis & Emibus per accidens s diximus enim supra. Eniaperaccidens & rationis ob eam solam rationem proprie dictam veritatem non habere, quod proprie loquendo entitatem non habeant s unde sparet ipsam Entitatem includi in formali rationa Variani.

rione Veritatis.

Post doctrinam de Veritate in Essendo, subjiccienda sunt nonnulla de Veritate in Cognoscendo, id est, de veritate ea quæ non est in redus, sed in intellectu cognoscente, quæque appellatur à Scholasticis Veritas Cognitionis. Dividimus ergo veritatem intellectus nostri, cum Conimbricensibus, in Veritatem Complexam & Incomplexam. Incomplexa est conformitas simplicis conceptus mentis cum ejus obiecto, conformitas verbi causas faspeciei repræsentantis hominem cum ipsa natura humana Veritas Complexa duplex est, veritas compositionis es divisionis, & Veritas discursiva, ut loquuntur. Veritas compositionis es divisionis est in propositionis e

Opin. Cajerani. Suarri.

> Determi : natio Qualit.

14.
11. De
Veritate
in cognoicendo.
Ejni divisioVeritat
incomplexa
ver.complexa
qua eft.
Composits

o divis

Val difa corfiva

propositione mentali, i, in conceptu complet quo mens duas res connectie per affirmationen aut dividit per negationem : Veritas difemfin non exlistit in una simplici propositione ment li, fed in propositione mentall in ordine & cur zespectu ad aliam ex qua infertur. Verbi causi Intellectus concipiat hominem effe risibile quia est rationalis, verus est conceptus Veria discursiva: si vero concipiat hominem esse il bilem quia est animal, falfus est conceptus, no quidem Falfitate compositionis aut divisionis, vet enim componuntur homo & risibilis, vere in homo & animal; fed critfalfus Falfitate illaine aut difeurfiva, ut patet.

Quaft, I. An detur Veritas in fimplici mentis soncepts.

16.

Quaft. 2.

An Vori. tas rei an

Intelle-

Etus fit

INTA.

prier na-

15.

Omiffis aliis Quæftionibus quæ moverifolen de Veritate cognitions, nos hie tantum brevitt tractabimus duas. 1. Erit, An derur Veritais simplici mentis conceptu. 2. V trum V eritas reia vero Intellectus fit prior natura. Quod ad prioren attinet, afferimus, cum doctioribus Thomidis, dari Veritatem in simplicii mentis conceptu, idque quia datur Veritas cognitionis in Intellectu Dui no; at Deus tantum noscit per conceptum simplicem; ergo. Deinde, conceptus hominis is mente exfiftens est conformis rei repræsentatz perillum conceptum; ficut enim res repræfenta ta habet estentialem & proptiam hominis naturam, ita etiam conceptus hominis talem naturam repræfentat.

Quod ad posteriorem Questionem attinth ratio difficultas eft, quod dicamus Ens catenus effe verum quarenus poteft conformari vero the lis rei conceptui in mente exfiftenti, vel actuve potestate; ergo veritas prius natura competit conceptui quam rei : quod eft absurdum ; nam ab co quod res est vel non est, Intellectus dicitur yerus yel falfus, non contra,

Refs.

e & cur i caufa

fibile V erita

effe ril

us, no

is, ven

c item

Main

folen

cviter itaris

reia

Orem

i dis.

dque

Durk

fim.

5 10

zis

123

tu-

4-

t)

25

Resp. Illud arg. tantum probare potentiam complet ntellectus apprehendi rem fecundum veationen um & proprium ejus conceptum, effe natura discurso riorem intelligibilitate objecti, prius enim eft ment offe intelligere quam posse intelligi; non tanen probat illud argumentum Veritatem Inteldus effe nature priorem Veritate Rei : quod widem evidenter demonstratur, queniam icsicitur vera quatenus potest conformari Inteledui, Intelledus vero non dicitur verus quia otelt conformati rei, sed quia adu conformis th. Dico rem dici veram quatenus poteft conormari Intellectui, idque quia Veritasrei nimialiud est quam no habere Ensitatem cognoscibi lm ab Insellectu fecundum effensialem salis rei conceptum, Dico Intellectum non dici verum nisi quarenus actu conformis est rei, idque quia alioqui Intellectus errans effet verus ; poteft enim latellectus etiam cum errat conformari rei alio tempore. Hinc patet Veritatem reieffe natura prioreml'eritate Intellectus; non folum enim prius natura, verum etiam plerumque prius tempore reselt conformabilis Intellectui humano, prius inquam quam Intellectus fit actu conformis rei: illud autem quod fiximus fupra, ne poffe intelligete elle prius natura quam polle intelligi, non ponimus tanquam fundamentum certum in Philosophia, fed hoc tantum concedimus; idque ut appareat eo concesso nullum incommodum sequi contra noftram fententiam.

In altera parte hujus Scetionis , quæ quidem admodum exigua eft, non nihil dicendum eft de Falfitate, quoniam Falfitas eft Veritatis oppofeum. Duas ergo tractabimus quæftiones de Fal- cate. firate. 1. Erit, An Falfiras detur in rebus,an vero Quaffe. in folo Intellectu. 2. Erit, Si Falfisas detur in folo In- ne idua. tellectus uscum desur in omnibus tribus mensis operasignibus.

17. SECT. Pars 2. de Falti-

Quaft 1. Ad Falfitas detur in folo Intellectu.

tionibus, id eft , & in fimplici concepen , & incm possione & divisione, & in discurs. Quod ad prio rem quaftionem, afferimus, Falfitatem non de in rebus, fed in folo Intellectu. Ratio hujus relpon fionis eft, quia omne Ens Reale pofitivum & pa fe unum necessario est Verum ; Verum autema Falfum non poffunt simul confiftere in codm subjecto. Poreft quidem fieri ut aliquid Ensfe cundum quid poffit dici falfum; abloluteramn loquendo & fecundum fuam naturam, Omne En eft verum:exempli causa illud metallum quodap paret effe aurum, poreft dici falfum, non quiden fimpliciter, idque quia fecundum fuam naturan est vera species metalli; sed tantum secundum quid & cum adjectione, quatenus scilicet intelligimus illud effe falfum aurum.

Mast. 2.

Anfalsitas deiny
in tribus
mentu
operationibus.

Quod ad alteram Quæstionem attinct, assermus Falfitatem exfiftere in mentu conceptibut com plexis, non vero in mentis conceptu fimplici. Evidens eft au em racio ad hec probandum, idque qui fi daterur Falfitas in simplici conceptu , ca elle difformitas fimplicis conceptus cum fuo objeeto : at simplex conceptus non potest esse luo objecto difformis aut diffimilis, idque quia conceptus hominis non alia ratione est conceptus hominis nisi quia repræsentar hominem, non poteft ergo elle diffimilis homini,& manere conceprus bominis ; idque quia occesse est este similitu linem inter rem repræsentantem & rem te præfentatam. Omnis ergo conceptus simplex alicujus rei, quatenus est conceptus talis rei, est ejus repræsentario : ergo omnis conceptus simplex, qua calis, el conformis cum re objects. Verum hie norandum eft, duo effe genera con. ceptuum simplicium:corum enimalii funt omnino incomplexi, ut conceptus hominis aut conceptus aibi; alii funt qui virtute funt complexi, ut con-

Duo funt genera Concegrunm Simplicoum.

ceptus-

tus

t vi

Lati

nce

2110

MAT

me

n t pru

stef

pti

one

tv

150

ica

on

01

ep

di

zi

C

incom

ad prio

non de

reipon

å åc per

tem &

oden

ensie

amo

e Em

od ap

idem

1 Lam

dum

cli.

eri

9754

ens

UID

Tet

C.

10

7.

18

rus hominis irrationalis aut Æthiopis albi. In aceptibus primi generis nulla esse potest siras: in conceptibus secundi generis, quia e virtute complexi, Falsitas inesse potest.

Ratio in superiori assertione allata ad probanmo Falsitatem non inesse in simplici Mentis neeptu, perspicue admodum proponitur à

ario hoc modo; Vel, inquit, homo repranatur à limplici conceptu natura humana mente exliftente , vel non repræfentatur. Si nteprafentatur, non eft objectum illius conprus, atque adeo conceptus ejus respectu non melt dici falfus; falfiras enim competit conptvi respectu objecti sui. Si repræsentatur à nceptu natura humana, tum ille conceptus liverus; quid enim aliud est conceptus homiisquam yera ejus repræsentatio? Quod si quis icat conceptum simplicem posse repræsentare ominem, & tamen non repræsentare hominem rout revera fe haber; Refp. illud effe impossibile: orenimporelt fieri ut conceptus objecti aliter eptalentet objectum quam objectum le habet, filliobjecto aliquid attribuat quod ei revenon competit, & tum non amplius est coneptus Simplex, fed Complexus.

## SECTIO V De Bonitate Transcendentali, qua est Affettio Entis.

TErtia Entis Affectio est Boniias, de qua in hac Sectione agendum est: in qua, ut debito ordine progrediamur, widebimus quid Bonitas Entisuperaddas; a afferemus aliquot Boni divisiones, cas scilicet quæ maximum usum habents 3. quoniam omne Bonum est appetibile atque adeo habet respectum ad Appetitum, nonnullas adferemus 19,

feremus distinctiones Appesisus; 4. denique, no nihil subjiciemus de vatura Mali, quoniam co traria juxta se postra magis-elucescunt. In prin harum partium hunc ordinem servabimus, Inquiremus in illud quod Bonum se habeat Appetibile. 1. quomodo Bonum se habeat ad ration petibile. 1. quomodo Bonum se habeat ad ration

2. Quaft. 1. Quid Bonicas En-

ti Super-

addat.

SECT.

Pars I.

Finis. Quod ad primum attinet , notandum ell pi mo, Bonum non superaddere Enti Relationemn tionis, idque quia Relatio rationis non compei rebus nisi per operationem Intellectus; om autem affectio Entis Enti competit nemine o gitante. Secundo, notandum eft Be num to Superaddere Enti aliqued negativum; tum quiavi poterit quis percipere qualis ficilla negatio, tu quia nemo Philosophorum talem sententin protulit. Tertio, notandum eft Bonum non le peraddere Enti aliquid pofisioum ; quia indele queretur affectionem Entis fuum fubjechun Seilicet Ensin fe includere. Quarto, sicut affet mus Bonum non superaddere Enti aliquid pofit vum, generaliter loquendo, ita etiam afferim in specie, Bonum non superaddere Enti rationa perfectionissinde enim lequeretur Bonum nonelle paffionem Entis , fed fynonymum effe refpedi ipfius Entis, id eft, idem fignificare quod En cujus affertionis ratio eft, quia Effentia Enti qua eft Effentia nihil aliud eft quam perfecte Entis, & ut bene observat Suarius, nibil magt est Essentiale Enti quam includere in se aliquit perfectionis; includitur ergo perfectio in iph conceptu Entis, atque adeo non est quid Enti Superadditum.

Quod si Bonitas neque superaddat Enti Relazionem rationis, neque negationem aliquam, neque aliquid possijivum, id est, positivam aliquam enti0

CTI

de 80 d

op

Q

IIS CO

que, no

am co

a prin

bimu

Superi

at A

ation

nem n

om

חכ מ

00 0

ia v

tu

ntia

on fu

ic lo

Chum

Ben

min ofin

elle

da

mi l

110

tio

i i

em, necessario fequitus, Bonitatem Enti fuperdere depominationem aliquam extrinfecam. go hoc manifeltius & clarius appareat, quaadum eft primo, an hæc Denominatio vere & oprie dicatur convenientia feu congruentia. Scndo à quo petatur hæc Denominatio.

Quod ad prius attinet, afferimus, Bonicatem seffe proprie convensentiam aut congruentiam , fi nominagruentitaccipiatus pro Relatione qua res ad am rem refertut cui congrua , accommodata , conveniens eft; illa enim Relatio eft Relatio tions , & non datur ante operationem Intelle- dicator us: non datur, inquam, nifi ratione fundamen- conveni. fui, ut afferuimus de conformitate Rei cum entia. tellectu. Dico effe Relationem vationis; quia fit Realis relatio, erit affectio Entis, & fic Ens fentialiter includerur in fuis Affectionibus, od eft absurdum, ut supra oftendimus. Adnitimus tamen hanc Denominationem effe undamentum illius convenientiernam ut patebit nor, Intellectus nofter attribuit rebus hanc elationem, occasione sumpta ex hac denomistione.

Quod ad posterius attinet, tenendum est hanc Aque enominationem effe petitam à capacitate, in- peraint igentia, & inclinatione, qua res capax eft ta- hac Desperfectionis, aut ea indiget. Quod ut intel- nominagatur, tenendum eft rem duobus modis poffe Rei duoici Bonam : nam bona-dicitur quatenus in fe bo- bus modis selt, & bona quarenus alteribona. Sive ergo diciner es dicatur bona hoc modo five illo, bonitas ea bona. onsistie in denominatione perira ab ejusmodi Quod Boapacitate aut indigentia; five irem res hoc modo nitas qua dicatur bona fire illo, eft bona ea bonitate qua bona oft, omni Enti competit; effe enim Ens & Bonum confifist f infe, & alteri Bonum eft. Dico Bonitatem in Densa que modo acceptam consistere in denomi- minatione. nations

tie quam Benitas Super addit Enti vera

natione exteinfeca : Quia res cum in febone citur, dicitur bona quoniam habet effenti bonam, & effentia bonaeft non tantum ref Au fui, quatenus in le petfelta eft, verumen refpectu Entis habentis cam effentiam, q Ens habens cam effentiam talis effentiæ eff pax : denominatur ergo Esfentia bona hac nitate Transcendentali non ab aliquo quod convenit, fed ab aliquo quod convenit Enil benti cam effentiam, ipla enim Effentia non bet cam capacitatem aut inclinarionem à denominatur, fed Ens habens effentiam ha capacitatem hujus effentia, & inclinationem eam, & in denominatione ab hac capacitate fi datur relatio congruentie, qua ellentia dicitute venire illi quod effentiam habet. Hic notand eft Bonitate hoc modo acceptam improprie denominationem extrinsecam ; non enimelie nominacio exteinfeca respectu entis fed respet Effentimin fumma res quatenus priori hocm do bona eft, nihil aliud eft quam in quod habet fentiam eam cujus eft capaxivel ut loquitur Suam quod habes perfectione fibi congruam & convenien

Similiter cum res dicitur bona quatenus alu bona est, illa etiam bonitas consistit in denominatione petita aut à capacitate alterius reias abejus indigentia; sie Vietus moralis dicitur bona respectu anima nostra, quia anima nostra o pax est ejusmodi adventitia perfectionis, caque

indiger ad hoe ut bene fe habeat.

Dixi Bonitasem & primo & fecundo modo to ceptă competere omni Enti proprie dictosquia omni Ens, sive sit Creator sive creatura, & in se bonus est, & alteri bonumest. Creatorem esse alteri bonum extra controversiam est. Quod ad creaturas attinct, illæ vel sunt Substantiæ sinitæ, re

Deferiptio Benitatie Tranfcendentalu.

Quod
Donicas
qua ris
alteri
bona est
consistat in
Denominatione.

Qued Benstas competas tm i fnsi, le bona

effentin

m refe

um cria

n, qu

e eft a

hac I

uod l Engl

non

àn

n hab

nem a te fu

UT CO

ande

ic di cfd

fped

c me

bet

arin

ien

alte

ene

1,41 bo-

que

20

100

10

10-

identia : Omnis autem Substantia, omne Accidens in le bonum eft, quia babet peronem effentialem fibi convenientem : fimi. omnis Substantia & omne accidens habet bonitatem qua aliquid alteri bonum eft; stancia enim est bona respectu Accidentis, accidens ea indiget in exliftat, & ad hac inemia accidentis denominatut fubstantia bona, ominatione extrinseca; Accident item est um refpectu Substantia, quia Substantia mindiget Accidente, etfi non quoad fuum ramen quoad fuum operari, & ab hac inditia qua Subflantia indiget Accidente, denonatur Accidens Bonum denom natione extrin-. Deinde, in his denominationibus extrinisfundatur Relatio convenientia, quæ ab Inedu rebus tribuitur ; quia enim Substantia peream perfectionem qua indiger Accidens, bliantia a nobis concipitur tanquam Accidenonveniens; quia irem Accidens includit cam fectionem qua indiger Substantia quoad suum. trais, ideo à nobis Accidens concipitur tanam quid conveniens Substantia: Verum hac onvenientia non est ipsa Bonicas, sed aliquid in

Statumus jam, Bonitatem nibil fuperaddere Effnaprater denominationem à capacitate aut indinti) petitam, & hanc denominationem effe funmentum Convenientia. Verum notandum est ne vocem Bohitas non fignificare folam deno. marionem à capacitate aut indigentia petitam, Bonitas d fignificare iplam effentiam Entis fimul cum fignificet. edenominatione, ut ftatutum eft Unitate & critate ; diximus enim Unitatem fignificare elntiam ut indivifa eft in feipfa,& Veritatem quanus est ab intellectu apprehensibilis secundum lentialem & proprium talis naturæ conceptum.

Sc-

Quaft. 2. Quaft. 2. Quomodo Bonum se habeat ad Appetin bila

Secunda qualtio in prima hac parte trati da eft de Apperbilicate, quomodo hac fe ha ad Bonitatem, feil. V trum ratio bonitatis fit in Appetibilitate. Caufa difficultatis eft, qui detur codem modo Bonum fe habere ad App tum quo Verum le habet ad Intellectum : fed tio Veritatis polita elt in Intelligibilitate: o fimiliter videtur rationem Bonitatis effe polit in Appetibilieate, Ut to'latur hæc difficultas buic Quæftioni fatisfiat , tenenda funt het Tenendum eft, cos qui dicunt Bonitatem m petere rebusin ordine ad Voluntatem, aut lo Syneedochice, per Voluntatem intelligen Appetitum in genere; prout complectitur is nalem & naturalem, aut loqui tantum de iis l nis quæ funt Bona animi,neque enim omne num ideo dicitur Bonum quia est appetibile voluntate, ut patet, led Bonum ideo dicitur l num, quod aliquo appetitu fir appetibile. 2. T nendum eft, Appetibilitatem non effe iplam tionem Bonitatis, sed aliquid Bonitarem con quens; quia enim res bona, ideo appetibilis 3. Notandum ells Bonitatem dici competetes bus in ordine ad appetitum, non quod ipla rai formalis sie posita in Appetibilitate, sed que Bonitas fit fundamentum Appetibilitatis, # quod Bonitatem necessario confequatur Appen hilitas.

9. Tertia quæstio in prima parte tractanda chi Quast. 3. An ratio boni consistat in ratione Finu, i. an in Quomodo non alia ratione sit bona nisi quia possit esse si banum se nis proprer quem aliquid se. Ad quam Quæstio hateas ad rationem sinis. tam in ratione Finis. Idque primo, quia Media ducentia ad sinem, qua talia, sunt bona & con venientia, non tamen Media qua media possua dici Finis, sed aliquid Fine prius. Deinde Bo

num

feut eft Fundamentum Appetibilitaris, ita mest aliquid Fine prius , quia enim res conens eft, ideo appetibilis eft, & quia eft appeisideo potelt elle Finis alicujus actionis, fi do Appetitio talis rei moyear agens ad agenprimario,

n fecunda parte hujus Sectionis agendum iseft de præcipuis Boni divifionibus , iis feil. frequentius occurruntsquaque habent pra- Divifisim ulum. Primum ergo illud quod dicitur ner Boni. um, vel dicitur bonum quia in fe bonum eft,

quia alteri bonum eft.

tradi

fe hab

fish

s quis

App

1: fed

C: 0

Polis

ulras

hæd

m co

at log

igen

r ran

115

ne I

bile

ar B

2. T

m

confe

is d

Te I

rau

que

peu

tio di di

100

13

De qua Divisione prius monuimus, omne ens rie diclum utroque modo effe Bonum. Illud dalteri bonum eft, vel eft, per fe tantum Apibile, vel propeer alied cancum apperibile, vel tim propter fe partim propter afind. Propter fe tum apperibilis est Finis ulcimus, i Summum num: propeer alind tantum appetibile, fectio a respectu hominis, autampuratio alicujus mbii, hæc enim tantum appetuntur proptet id, feil, fanitatem : dixi respectu hominis, somne Ens in fe confideratum & ratione fur entiæ, est ratione suiipsius bonum quid : Apibilia partim propter fe partim propter alia funt raque media ducentia ad finem; Virtutes orales v. c. ab homine appetibiles funt, & prott feiplas, & propter actiones Virturum in quishumana felicitas polita est ex mente Aristo-

Præterea illud quod Aiteri Bonum est dividiin honeftum mile & jucundum. Quam quidem rifionem fic explicat Suarius; cum bonum, quit, idem fit quod Conveniens, cumque duciter possit aliquid alteri esle conveniens, duus modis potest fieri ut aliquid ab altero aptatur : dico dupliciter posse aliquid esse al-

SECT. Pars 11.

Бапипа horeflum, mite, o 74044

teris

alteri Conveniens; idque quia vel elt con niens perfeipfum, vel propter alind. Conven per feipfum duplex eft: vel enim eft Convenies ordine ad delectationem quam ta'e bonum fecun fert, & hoc eft Bonum jucundum ; vel eft c veniens absque ordine ad delectationem, & foi tale dicitur quia per fe decet, & hoc eft be honestum. Si vero Conveniens fit propter ali appellatur bonum utile. De hac Divisionel ni notandum est , Metaphysicos, dum ia vidunt Bonum, non velle Bona ea qua s funt non elle boneffa , aut bona quæ honeffali non effe jucunda; sed tantum velle has diftinctas rationes Convenientiæ aut Ap eibilitatis : non enim funt incompatibiles, docent Morales Philosophi, sed porius itad junctæ, ut nibil inhoneflum posit effe verem ut item omne honestum necessario sit jucunda omne inquam honestum quod ob suam honel tem appetitur.

Distinguitur item Bonitas in Benitatem Es Qualisatiss idque quia licet omnia Entia be sunt benitate Entis, non tamen omnia bona la ratione Qualitatum: illa igitut Bonitas qua co petit rebus ratione Qualitatum, neque est combonitas Transcendentalis, neque sub ea contitut; idque quia Bonitas omnis Transcendenta rei competit ab intrinseco, & non ratione a

cujus superadditi.

14. Divif. 3. Tranfcendentale & Naturale.

13.

Divif. 2.

Entis &

Qualita.

gis.

Benitas

Distinguitur irem Bonum à Scaligero. Man nios & aliis, in Transcende-tale, Naturale & Man le. Quod ad Bonum transcendentale, illud note est ex supra dictis. Quod vero ad Bonum naturaliste, non facile est percupere ex Martineque modo distinguatur à Bono transcendentali ipla nim rei Bonitas transcendentalis videtur maxis proprie posse dici naturalis; verum Martinius

A co

onve

venie

fecum.

eft o

& foi

At bo

et ali

ionel

1 112

12 8

eftali

has

App

iles,

ica c

re M

undu

ond

n Es

a bo

na le

e con

coru

ntio

enta

e a

Val

Ma

OIU

7214

quial

XII

wi

explicatione Boni naturalis videtur innuere an hoc naturale effe bonum quod non comit rebus abiolute, fed in comparatione ad adicit enim nos fecundum hanc Bonteatem requaldam mulieres elle bonas, alias malass eitem Alftedius, decadem re loquens, nos reequum effe bonum aut malum fecundum genus Bonitaris : adeo ut videantur hi Phiphinnuese fe per Bonicarem naturalem nihil dintelligere, quam id quod à Scholasticis itut Bomon bonirate Qualisatis; quia feilicer que hoc modo bona funt, ratione Qualitameliores funcaliis rebus ejuldem Natura. diffic accipiatus ab iis Bonum naturale, vim effeabulus vocabuli, Bonum Morale facile elligipotest, nihil enimaliud est quam Virim ralis, aut actio cam fequens.

Intereia parte hujus Sectionis nobis nonnihil endum eft de distinctionibus Appetitus, præ ne autem tractationem merentut dux illa ebiesdiftinctiones Appetirus apud Scholaftiquarum priore dividitur Appetitus in Inna-& Elieitium, pofferiorivero dividitur Apitus in Apperitum Complacentia & Defiderii. od ad priorem distinctionem artinet, tenenmelt Appetitum innatum nihil aliud elle quam uralem rei propensionem aut capacitatem, am non sequirur ullus actus apperendi diffinsabipla facultare appetitiva : v. c. lapis habet petitum innarum ad locum inferiorem, i. natalem propensionem aut capacitatem loci inioris in Mundo hoc Elementari; cum ergo pis extra suum locum est, lapis ille appetit um locum naturalem non per actum aliquem petendi diffinctum ab ipla facultare apperitiil a propensione ad locum inferiorem, fed illa a facultas appetendi locum inferiorem, illa

1.5. SECT. Paul III. Deftin-Elianes\_ dua Ap. petigus.

Like K.

- gertlick

services.

de stants

Windshield

Diffinet. 1. Appet. Innatus.

Children !

ipla

ipla propensio est proxima & immediano descensus illius lapidis è loco superioti in lo proprium.

16. Eliciti-UMS.

Appetitus elicisionselt ea appetendi face que oblata occasione appetendi, elicitatur peticionis à leipla re diffinctum; qui quide Que appellatur appetitio, & appetitus elicini, facultas appetitiva ejulmodi actum elicità citat : v. c. voluntas noftra nibil aliudeffe Appetitus rationalis elicisione, i. facultascu tione appetendi, que cum operatur elicital volitionis ab ipfa facultate re distinctum. stinguis Alstedius Appetitum innatumabe vo hac ratione : Appetitus innatus cum o tur non excitatur à cognitione Bonitatis in Aos elicisions vero non prius elicit acum petitionis quam cognoscat bonitatemobi cognoscat, inquam, non ipse Appetitus, sed appetens: Hiac patet merito dividi Appet elicitivum in Rationalem & Senfitivum. Ra lis nihil alind eft quam volendi facultas, eju

actum præcedit judicium Intellectu : App

fenfizivus eft potentia quædam Animæ fenf

qua animal appetit objectum fensibile, si Pl tafia judicaverit effe bonum, aut aversatut Phantafia aliquam inconvenientiam in coob vet; hujufque facultatis actum, i. appetin elicitam , pracedit ( ut pafet ) operatio l'ha fix, comitaturque cam commotio in Appe fenferivo que à Gracis maio , Larinis die

Appetit. elicit. ab snnate.

Alfted.

difting.

Appet. ramonalis. Senfitiuss.

> Perturbatio. Quod ad alteram diftinctionem Appetitus tinet, tenendum eft Appetitum Complacentis condelectationis, habere pro objecto Bon præfens, i. illud bonum quo res apperens, i ad ejulmodi Bonum naturaliter propenta) fruitur: Appenium vero Defideni habete pro

17. Diftin. 2. App. Complacentia. Defiderii fen indigentia.

diata co

ti ip loc

i face

ectus

Quide

icitus

icit & cft

S CUE

cit al

ım.

abe m 0

in o

Rum

Obie

pcti

Rain

cjul

Sppe

colin

G Ph

atus

obl Licion.

ha ppel dice

(US

is on

TOA

10

obonum abscos. Hine patet, illud non effe uequaque verum quod dicieur, Apperieum Supponere in appetente aliquem defectum; hoc m tantum verum eft de Appetien defiderii, non ode Appetien complacentie tes enim cum actu prædita perfectione fibi debita, eam perfemem appetit, id eft, ad ejulmodi perlectionatura fua propenfa eft appetit, inquam, tiin complacentia nullum præfupponente deum, fed potius præfentiam boni.

Diffinctio hac Appetitus in appetitum Commie & Desiderii habet ulum tum in Physitum in Theologia. In Phylica, quia cum entut an Materia appetat formam quam habet, un formam qua cares, commode respondeper diffinctionem appetitus ; appetit enim elogia quæitur an Deo convenias userque hic etim, & speciaijm spperitus desiderii, qui supponit desectum, commode respondetue am Apperitum desidenii Deoconvenire, eumprælupponere defectum; non quidem in osplo, sed in nobis qui peccatores sumus, maillud. Nolomortem peccatoris, fed ut converwe vivas. Deus enim defiderat conversiom Peccatotis. non maita do im dan

## DISPUTATIO DE MALO.

N quatta parte hujus Sectionis nobis agendumell de Maio, ut ex ejus oppositione natura mi magis clucelcat. In qua tractatione primo arcudum, an Malum Ensi conveniat; fecunn en numerari debeat inter affectiones Entit ! 110, an Malum qua malum fit quid privativum vero quid positivum; quarto, unde sis malum, vel le lit caula efficiens Mali, quinto, quomodo dividem-

10. SECT. Pars IV. de Male. widendum fit Malum, & andetur aliqued Su mum malum net datur Summum Bonum.

20. Quaft.t. nmaium Enti convemat. Quod ad primum attinet, Ipsa Experien nos docet, Malum, id est, detectum bonitation bitæ, nimium frequenter Enticompetere, adea sensu egeat qui neget dari Malum in entibus. I contra objiciture

1. Omne Ens eft bonum, ergo nullum E

cft malum,

Resp. Tantum inde sequi nullum Ens qua En este malum: omne enim Ens qua Ens est bi num; potest tamen Ens esse malum alia ratione quam qua Ens est, scilicet quatenus pizza naturam Entis ei contigit aliquis descetus.

2. Omnis Affectio reciproca alicujus subis cti ita se habet ut non patiatur suum oppositus illi subjecto competere; cum ergo Bonum saffectio Entis, non patietur suum oppositum,

cft, Malum, Enti competere.

Boritas
duplex est
que Enti
convenit,
soit.et
Ess noia
& 24aditaist.

Resp. Malisiam, si accipiatur prout est opposi tum boniteris, non posse Enti competere ; oppo firum, inquam, Bonitatis illius quæ eft affecti Entis. Quod ut intelligatur, tenendum eft Bon tatem duplicem Enti competere. Prior Bonit dicitur Effentie bonitat , effque Effentix pele etio, rei habenti effentiam conveniens, & ca appetibilis : posterior Bonitas appellatur i nicas Qualitaris, & nibil oft alind quam perfedi Qualitatum aut Accidentium tali re proporte nata. Ex his bonitatibus non posterior sed prio convenit Enti alicui qua tale Ens eft, id eft, im mediate profluit ab effentia Entis pofterior vet competit reiquali ab extrinfeco, nimirum qui competie rei ratione alicujus fibi fuperaddid arque adeo non posterior led prior Bonitas d affictio Entis. Si igitut Malitia accipiatur prod opponitur priori bonitati, id eft, pro prive riont 7Hed Su

xperien

nitatisa

e, adeo

tibus.

lum E

qua E

s cit be

a ratio

przu

s fubit

politu

num I

um,

oppoli

oppo

ffedi

1 Box

Bonita

perfe

8 1

ur be

fedin

one prior

, im

ved

qui

dia

s cf

rout

TITE ions

5.

m.

e perfectionis ellentialis tali rei convenienafferimus imposibile effe ut salis Malisia ullo le Enti convenit : omne enim Ens habet efialem perfectionem fibi convenientem, & fiimpossibile est exempli causa, ut homo non nomo, ita etiam simpliciter impossibile est ut no careat perfectione effentiali fibi debita. Si o Malitia accipiatur prout opponitur poftei Bonitati, afferimus Malitiam poffe competere i Bui prater Deum gloriofum: omne enim Ens aum eft capax defectus, atque adeo Malinia, elt ergo Malitia hoc modo competere Enti allo abfordo, quia ra non opponitur illi nitati que est affectio Entis, sed tantum Bomi Qualitatis.

Quod ad fecundum arrinet , afferimus Malum debere numerari inter affectiones Entie : tum a non reciprocatus cum Ente, Deus enim o modo malus eft ; tum quia non competit lum fit abintrinseco, id eft, non profluit necessario effentia Entis, fed ab extrinfeco, & Enti

mpeni per accidens. Quod ad terrium atrinet, diftinguere debesinter Malitiam in abstracto acceptam & Maninconcreto, id est, inter Ent illud quod denonatur Malum. & entis illius defectum feu Ma; iem. Dicitur ergo Entis malitiam non effe quid filivum fed privativum. Non ele quid politivum is fi effet quid politivum & reale, effet bo m, quod abfurdum efe : non tamen ele quid tivam. ere negativum , led quid privativum ; non emefe caremia perfectionis accidentalis fimiciter, sed carentia persectionis accidentalis li Enti debitæ & convenientis ; atque adeo on elt fimplex negation led negatio in subjecto paci. Hic notandum elt . Malitiam à qua Ent citur malum effe longe d.verfam à Malitia ona 01103 21075-

21. Duaff.t. affeltio Entis.

23. Dueft 3. VIN mar lum fit quid pri-Vallumm , AR Vere

oni

ım

tat

eda

GA

fo

iro

eti

12

ho

Put

MO

9

103

77

M

no

en Dat

tita

tus

tes

im

M:

ital

iva

ola

oni

Et a

mon Ens, id est, Chimzra, dicitur malum; a Ens enim dicitur malum ab ea malitia quan omnem bonit tem tum essentialem tum a dentalem; Ens vero denominatur tantuma malitia quæ tollit ejus persectionem accida dem: deinde malitia non-Entis est pura maio bonitatis, malitia vero Entis non esto negatio sed privatio. Quod ad ipsum Ma attinet in concreto, dicimus Malum pro mun includere Ens, pro Formali vero nibil positiva privativum dicere, id est, Malum qua malum quid privativum: si enim Malum qua malum quid privativum; si enim Malum qua malum esser Ens positivum, esset Bonum; omne ti Ens bonum est.

Contra hanc Doctrinam de privativa na Mali varia occurrunt argumenta tum ex Phi forhia tum ex Theologia petita.

Sheat to " 1. Habitus Vitirelt quid politirum; At malum : Ergo. Neque fufficit dicere hot Vitir ratione privarionis fibi annexæ, ideffiq tenus tollit oppositum habitum Virtuis, malum; ipla enim en itas, ipla politiva na illius habitus, eft quid non appetibile, fedf bile, non conveniens, led disconveniens in nis ergo ipla politiva natura illius habitus quid malum. Dico iplam politivam natul habitus vitiofi effe quid non appetibile, fedo bile ; quia demens est qui sciens & volens af eit habitum luxuriæ in fe confideratum, idt ipfam entitatem illius habitus. Idem argum rum potell moveri de Actionibus vitiolis, I actione congrediendi cum beftia; ipla enim! fitiva entitas illius actionis eft quid exfectal & fugibile, non vero appenibile.

Refp. Verum quidem esse illud quod assemin argumento, ipsam positivam entitatem has eus luxuriz, item ipsam entitatem vito

action!

Respond.

onis effe quid non appetibile, fed fugibile; um notandum eft hoc evenite , quia cum ca tare politiva inseparabiliter connexa est dam disconvenientia, id eft, privatio rectionis à tali re appetibilissprivatio, inquam, folum oppolitæ bonitatis quæ eft in bono itu, verum etiam omnis bonitatia à tali ec etibilis : in habitu enim luxuria, quatalis eff, la politiva entitas eft, nulla perfectio qua homine appetenda eft. Ad formam ergo gumenti respondemus, positivam entitatem brown & actionum viciofarum elle quid ibile & averfabile non per fe, led per accidens, quarenus cum ea necessario conjungitur convenientia quadam, que privatio ch,

Bonum & Malum ex Ariftot. dum applican-Moralibus, id eft , dum accipuntus pro Objett.2. nute & Vitio, contrerie opponuntus; ergo amque horum extremorum efe quid pofitivă : marieras enim tantum verfagur inter Entia

Geira.

uzi

um a

uma

cide

12 00

cft

Me

n ster

UN

umi

male

e ei

Phi

Aff. Habitum Virtutis & Vitit constante opnis non quidem fr confidereeur habirun Vien afenus haber annexam privationem, fie enim venve opponitur habitui Virtueis: sed tantum m confideratur fecundum politivam fuam titatem : ipfa enim positiva entitas vitios hatus & entitas Virtgris funt contratiæ Qualies circa idem fubjectum pugnantes . Virus Habitus im eft facilitas aut habilitas quadam in Vountaqua Voluntas potest persurbationes in Appenitu fitivo exfiftentes fedare, compefiere & ad mediohatem redigere: Habitus veroVitii lecundumpo Halitus tivam fuam entitatem , eft facilitas quedam in Viniquid. oluntate, qual oluntas facile obsemperat persurbamibus Appetitus fanfitivi. & pofikabito imperio Ha Rationis ils murem gerit:adeo ut manifchim

CI

Respond.

Respond.

liti A:

il

bi

Su

n I

M

3.0

io

a

od

ali

rit

2

0

fo

100 100 100

13

ue

us

461

eco

na

Diff

E/M

fier

sir, has Qualitates in ipf, sua entitate con ratas genere quidem convenire, quoniam santur circa perturbationes Appetitus sense specie vero differre, quia contrario mon parturbationes appetitus sense sens

habent ad perturbationes.

Quoniam ergo hac dubitatio est de Oppose
Boni & Mali, tenendum est Malitiam si act
tur pro pura negatione Bonitatis, qualist
non-entibus, contradictorie opponi Bonitatis
Negatio illa sit latens; revera enim Malun
athil aliud est quam illud quod non est Bonita
vero accipiatur Malitia pro carentia Bonit
debitæ tali Enti, ca opponitur privative Bo
eati: denique si loquamur de co Ente quod
Malum, illud quatenus est malum privative
ponitut bono Enti; quatenus vero tale Ente
potest sieri ut alteri contrarie opponatur, sicut
aimus de habitu Vitii.

3. Tertia dubitatio est de Dolore; Morbo & a Dojos. 3. Similibus Malis panes hac enim, quamvis col deres ipsam positivam corum entitatem, sunt gibilia & odibilia: ergo Malum qua malump sest esse positivum quid. Neque sufficit dia ad hoc argumentum, Dolorem esse quid malus quia privat opposita delectatione; ipse enim di est malum longe majus quam non letari, siqui dem mon letari cadit in de emientes & invigilantes à perturbatione aliqua vacuos: ergo me cesse est ut Dolor præter privationem include

malam aliquam entitatem politivam.

Resp. Dolorem quidem esse malum longe mais quam non latari, atque adeo præter privationes gaudii oppositi includere positivam en intem quæ quidem positiva entitas etsi in se bona siti (omnis enim Entitas bona est) est tamen homi ai mala, non quidem per se, sed per accident idest, propter privationem Convenientia au idest, propter privationem Convenientia au

Utilitais

e conf

miami

fenfi

mode

ppoli

i acci

isch

sati,

alum

ONNE nin

e Box

bou

ive

nid

cut

k al

cot

n po

litaris; que quidem Privatio necessatio coneta eff cum tali Entitate; arque binc fit quod silla Enticas fimplicites dicarur fugibilis aut bilis, quia necessario fecum adfere illam Difvenieniam.

Suarez in Disputatione sua de Malo ait quosm Philosophos, ad tollendas has Difficultates Malo, diffinxiffe inter illud quod in fe malum , & guod alteri malum eft , & afferuife illud squodis femalum eft dici malum propter priionem Bonitacis quam includit, quo modo e hominem cacum eft malum, illud vero od alteri malum eft dici alteri malum non ratioalicujus privationis, fed ratione politiva fuze titatis, exempli caufa, calor Ignis ratione pofiz entitatis eft malus Aqua. Verum Suarius aimmerito reprehendit hanc fententiam: ficue Im illud quod in fe malum eft dicitur malum opter privationem perfectionis fibi debitas ita am quod alteri malum elt dicitus malum pto-espivationem perfectionis ab altera re appetiin henim alseri fit fimpliciser malum caret ottiperfectione ab altera re apperibili. Interim ip-Suarius fatetur hoc effe diferimen inter illud Diferiod in fe malum eft & illud quod alveri malli eft, men in er lod res in fe mala dicatus mala propter privatiom que ei non comperit necessario, (id eft, non cellario confequitur ejus effentiam ) res vero & ilud uz alteri tantum mala ett talis dicatur pletum- qued ue propter privationem que necessario sequitur malum us entitatem ; ut calor Ignis refpectu Aquæ bet annexam privationem Appetibilitaris quæ eceffario comitatur ejus entitatem. In fumna, ut concludamus Explicationem hujus Quaglio-Difficultatis, afferimus omnem Actionem vitio m , omnem Habitum vitiofum, habere positivam fentiam quam necessario comitatur privatio:

17.

il indqued in feeft.

Determi-

entt

od

em

upe um me i

mi

), D

odo

bud

lata

uid

rut

mif

clu

6,

ecci

cee

on

ull nu

ec

eccitic

pla

ece

AA

1

ci

Gde

ofii

cft

am V

did

dir

que quidem pofit va effentia , quoniam effet Entis perfectio ( ellentia habitus verbi caulie essentialis perfectio habitus ) est tali rei boni à tali re appetibilis ; quoniam veto relpto hominis haber necessario sibi adharenn privationem Convenientiæ, ideo illa effentus homine non est appetibilis sed fugibilis : intin yerum femper manet, Omne quad Malun includere privationem appetibilitatis & convenie tie, five id dieatur in le malum, five alceri.

Qbjed.4.

4. Quarta dubitatio est de Peccaso Commis nis, & de Ignorantia prava dispositionis: eth eni Peccasum omiffionis possit dici quid privativa Peccatum tamen commissionis videtur esse malu politivum; & fi item Ignorantia pura negatin fit quid privativum, ignorantia tamen pritt disposizionis, i.e. error judicii, videtur elle malu

politivum.

Resp. Peccatum commissionis & ignorania prave disposizionii dici Mala racione privacioni quam includunt : in hoc tamen differunt a Per cato omissionis de pura ignorantia, quod illa nilli politivi includants hæc vero pro marcriali incledunt aliquid politivum. habitum feilicet & ali onem pro formali vero privationem convenentiæ & appetibilitatis , privationem etun recitudinis tali actioni & tali habitui debitz.

Object .s.

A./p.

5. Quinta Dubitatio eft hæc, Si Malum cuipe qua tale, & ratione formalis sui significati, not fit aliquid poficivum, Malum culpe qua tale en non-ens ; fi non-ens , eft absolute nihil; atque adeo sequetus. Deum damnare hominem obil quod aihil cft.

Non-one duobus modis 40cipitur.

Refp. Non ens duobus modis accipi : primot nim accipitur pro eo quod neque includit in !! aliquam entitatem, neque alicui Ente Convenit & fic non-ens absolute nibil eft, & merum fg-

mcn:

effial aufae

bona

cloca

renm

ntia oten

14m

cnie

cnie

vun

alun

ties

7274

1 日本

Ü

0

enium : lecundo , non-ens accipitur pro co od licet in fe nullam includat politivam entiem, Enti tamen convenit, ut cacitas , meditas , upertar & fimilia; & non-ens hoe modo acceum non est omnino nihil, sed aliquid privatimin Ente. Admitrimus ergo Deum damnare minem ob illud quod eft non ens tecundo monon vero ob illud quod eft non-ens primo odo : quod non est mirandum, nam ctiam d homines debitor incarceratur ob non lum fummam pecuniz, quod negativum uid ele;& fubditi ple ctuntur propter omifionem rum que prafranda fuerunt,que quidem millio manifeste est non-ens, i.e. nutlam in fekludit enritatem politivam.

6. Sexta Dub enio eft hac, Si Peccatum qua recatum fit non-ens , quomode potele fieri ut Obed.6. eccarum fit caufa alicujus rei ? illud enim quod onele, i. e. quod politivam entitaté non habets ullius rei caula effe potelt : elt autem l'eccatum nulti modis caufa alicujus rei ; nam primo . . eccum eft caufa l'enz , fecundo, unum eccarum eft caufa alterius , Actus verbi caufa . niolus eft causa Habieus vitioli ; & Habitus itiofus eft caufa Actionum vitiofarum, denique planaturalis propensio ad Malum, i.e. Originals ecatum, eft caula omnium vitiolarum

Actionum Voluntaris noftræ Aff. Peccatum valde improprie dici alicujus Quomodelo ricaufam : Si enim rem iplam diligenter con- Vittofitas ideraverimus, petcipiemus non effe ipfam Viti- di ain? ofitatem quæ aliquid efficit y sed illud in quo eft Viriofitas, i.e. actum, habitum, aut potentiim malitia aliqua deformatam y aut fi fit ipfa Vitioftes que ali quid efficit, valde improprie dicta erit illa Efficientia per accident,autes que dicitur Moralis,ico materia: quod ut intelligaturs LCDGD-1

CLSS

(i

38

on

per n d

m n v

V

io

Ric

n i

ne

C

qı

tt (

lä

12

q

tic

ibi

nic

rit

fe

is

ati

no

off

Actionum este causam pænæ à Deo institute non quod per realem & proprie dictam Estima alam producat pænam, solus enim Deus este aut mediate aut immediate producit pæna sed quod illa Vitiositas promercatur pæna apud Deum; unde dicunt Scholastici Pettam este causam pænæ, non physicam, sed ethicam; est, non estectivam sed mentoriam; cum est, non estectivam sed mentoriam; cum est peccatum dicitur causa abstractionis gratia, in selligitur causa improprie dicta, id est, mentorian pon vero activa.

Poccasum Poccasum mnum fis canfa aherum,

22

Deinde notandum eft ipfam Vitiofitatem nius actionis polle elle caulam per accident a homo labatur in aliam actionem vitiolam; be mo enim peccans vitiofitate fuæ actionis apo Deum promeretur privationem Gratiz, qua necessario sequirur lapsus in varia alia percen Dico hanc vitio litatem effe caufam fer acide horum Japluum; caufa enim per fe efficiens omis actionis voluntaria eft Voluntas, quamvisper non efficiat vitiolitatem illius actionis, ur pate bit postea, deinde vitiositas unius peccari ta tum efficit aliud peccatum per modum temoventis prohibens; Gratia enim prohibebat & conservabat hominem à lapsu in varia l'eccent cum ergo, unius peccati viviolitas efficit ut temo veatur Gratia conservatrix, per concomitate tiam quandam & quali per accidens conlequit lapfus in varia alia peccata.

Afferuimus supra, Peccatum unum dici cus sam alterius, non quod ipsa Vitiositas aut a'nali aliquid efficiat realiter, sed quod actio, habitus aut potentia in qua est ca vitiositas per realem efficientiam producat aliud peccatum. Et primo cum homo in actione aliqua peccat, non che mitositas illius actionis qua efficit ut homo se

icett

fran

flide

fice

elto

Chie

Cen

CCats

am,

n erg

2, 1

titud

u a

apo

Cata iden meis erfi acci

11;

gt

et illud peccatum, fed materiale illius Peccati, actio : quare non immenico dixit Cajeranus um Actionem visiofam efficere in subjecto dispostem quindem & propensionem ad aliam similem mem; cujus rei-caufa eft, quod homo ex ipfa one delectationem capiat, fie enim redditue penfus ad aliam fimilem actionem, Præterea . ndicunt Theologi & Philosophi ex Actionibus ofi gigni vitio/um Habitum, non volunt 1-Witiofitatem actionum producere Habinyitiofum, fed ex iis Actionibus in quibus in-Vinofitas; exempli caufa, ex Actionibus luriolis gigni Habirum feilicet propenfionem ad. tiones luxuriofas. Secundo, cum homo ex Hau alicujus Vitii prorumpit in malas Actiones, neft Vitiofitas illius Habitus, id eft, vel privaconvenientia vel privatio reditudinis debique eft caula illarum actionum , aut que rea. er es efficit; fed eft ipfe habitus qui elicit actios, actiones, inquam, quibus annexa est vitioas. Siquis ergo quærat quæ fit caufa vitiofarum Quaft. Minum: Refp. efle ipfam Voluntatem prout eft canfa viadira Habitu vitiolo; fola enimeft Voluntas 110 farum ne realiter agit fecundum habitum : fiquis ve- Allio. querar unde fit quod Voluntas per eam ope- nam. tionem producat actiones vitiofas, Reff. illud ibuendum effe Vitiositati habitus; quamvis nim realis efficientia aut productio effecti triuenda fir voluntati, vitiofitas tamen effecti ribuenda est vitiositati in Voluntate. Sic cum fi defectus aliquis in motu progressivo Animas eveniens ex infirmitate organorum ambuationis, aut ex debilitate Virtutis motricis, noius ille defectuosus Animalis per realem efficientiam producitur non à defectu qui elt virtute aut organo (ille enim defectus um fie nom Ens., non poterit operati) fed ab.

rin

lim

40 Be

a

D

Cot

cu

mo;

qui

bet

folio

talis

atqu

DEN

ELB)

fam

pto

fins

qua

Carri qui

dn

afs

St

ipfa virtute, aut ab iplo organo; interim vino ficas illius moeus, quæ simul cum ipio mon producieur, tribuenda eft defectui in Organo an Virtute, non quod defectus Organi aut Virtui possit producere defectum in motu per teale productionem, sed quod Virtus motrix aut On ganum, fi caruiffent ca vitiofitate, non prodi xiffent motum defectuofum. Haut aliter vine fitas Actionis etfi non producatur à vitiofiant Habitus; led fimul cum ipla Actione ab homin producatur aut voluntate hominis, causa tama illius Vicioficatis à nobis dicitur vicioficas in Ha bitu ; quoniam Voluntas, fi caruiffet ca vitiol tate, Habitus, aut non omnino, aut non tamia pe produxiffer Actiones vitiofas. Hinc pun quomodo verum fit quod dicit Keck. eße privationem quandam male afficientem & terantem ipfum Subjectum : non enim putandum eft iplam Privationem realiter alterare subje dum, fed tantum actionem aut Habitum quo inest Privatio ; ipla enim Actio ratione po" litiva fuz enritatis disponit subjectum ad alis fimiles Actiones, ipfe item Habitus cui inelt we tioficas parit actiones cas in quibus inclt Vino fitas.

33. Duomodo Originale Peccamm fis canfa alior Hm.

Denique, ut de Pecesto Originali loquamui, quod nihil est aliud quam naturalis propenso voluntatis ad malum, afferimus privationem quæ elt in ea propensione aut facilitate naturalis non realiter efficere malas actiones; fed voluntatem ratione illius propensionis esse realema yeram caufam malarum actionum.

341 Quaft.4. Qua fit ciens Mali.

Quod ad quartum artinet quod tractandum proposuimus de Malo, duz suns valde celebris opiniones de Caufa efficieme Mali; pracipua auten 241/a effir. Quæftio eft de caufa efficiente primi Mali, & 12110 difficultatis est, quia primum Mainm cum not (cm;

moer fuerit, fed aliquendo coperit convenire Canfalif. misopottet ut fit aliqua caufa cur Malum quod pentrati. dus non conveniebat Enti, jam conveniat aut lim convenerit. Quod fi Malum habeat caulams la crit vel Ens bonum vel malum : Non poteft fe bonum,quia sic opositorum unum estet cauakerius : non poteft effe malum, nam fi prinum Malumab alio producatur, dabitut Ma'um

pius primo, quod abfurdum eft.

m vitio

o mou ano a

Virtoti

realen

ut On

produ

VIIIO

Ofirm

o mine

amo

n Ha itiof

miz

parm

41ME 4

bje

18 00'

0-

Dez, ut dixi, funt celebres opiniones de hac Controversia; quarum prior putat le omnem dif- Prior opicultatemeffugere, dicendo Malum non habere Macc. union efficientem fed deficientem, atque aden vo- Polani. untenfammalielle desettum boni. Verum hæc Ejus Ropinio non immerito rejicitur à Timplero, neque fut. am videear exhaurire difficultatem : idque pri-10; quia f. Malum jam convenit Enti quod pri . unon conveniebat, dicendum necessario est alimid effecible ut illud quod prius non convenieoriam convenist, atque adeo dabitur caula effices Mali. Deinde, hac opinio non videtur effe Colida fraquit enim Caufam primam Mali effe cuifam deficientem : ipfa illa canfa deficiens qua ainefe,i.e.illins caufæ defectus,eft malum quid, atque adeo ex hac opinione fequerur dari Maluna prius primo. Quaritur ergo de illius caufa defe-Aurquieft malum quoddam, utrum habeat esusam efficiensem an deficiensem livefficientem, habetur propoliturli vero deficientem, aut dabitur progreffus in infinitum, aut tandem deveniemus ad aliquam caulam cujus defectus nullam habe bit cansam deficientem sed efficientem; oporier enim aliquam habere caufam, ut jam dictum cft,

Posterior sententia, prout proponitur à Suario qui cam defendit, hafce affertiones tuetut. Primo Pofterior alserit Malum habere aliquam causam efficiensem ; est Sus. Secundo Canfam efficiensem primi mali non effe Ma-111. LHD3:

35:

pri

c, i

n i

am

itat

alu

olu

Si

nn fire

A

en

opo m

po

ac

bn

at

bc

15

I

H

ef

01

10

lum fed Bonum; tertio, Bonum efficere Malum to per le, fed per accidens; omne enim effectu Boni eft Ens , effectum , inquam, quod perlei Bono producitur : & ratio eft, quia non ens fice revera non habet effe, ita non potest dici accipen effe ab alio, atque adeo non poteft dici ab alion aliter produci & per fe , produci enim per feable lio est ab alio accipere este; in summa, cum Entis actio non possit terminari ad non-ens, ut le quuntur Scholastici, illud quod Ens, i. c. Bonn per le efficit, non potest elle non-ens i, c. Malun Quarto afferit Bonum producere per fe alind En bonum , per accidens vero simul cum illo Entebm producere aliquem defectum, atque adeo Malum atq; bæc Affertio eft explicatio prioris Afferio nis, & facile declaratur in exemplo. Sienimiupponamus primum malum Culpæ in Angelisfe iffe vitiofam velitionem aut vitiofum Appet tum qualitaris cum Deo, causa efficiens hujus vi tiofz volitionis fuit Bonum quoddam, scil. ight voluntas Angelica; verum Voluntas per atildens fimul cum ea volitione produxit illius volitionis vitiofitatem : dico Voluntatem per attidens eam produxiffe , quia præter ejus intentio nem ac per concomitantiam quandum produ da eft ea vitiofitas. Hoc modo Avift. in a. Phyli dicit Statuarium effe caufam per accidens multorum accidentium fratue : etfi enim Statuania non folum producat fraruam, fed etiam ejus acoidentia, intendebat tamen Statuarius producere ipfam fratuam, non veto accidentia fratuzi atque adeo ex accidente est quod produxit acti dentia fratuæ; illud enim omne dicitur effetan per accidens quod sequitur productionem alter us, & non intenditurab agente. Quinco, allent Suarius Viciofitatem effecti non femper præfupponti witiefitatem in canfas femper tamen prafuppenert ffectu

perlet

ns lice

ccipen

alion

Teabs.

ım En-

111 0

onum

Jalun

d Em

ebon

lum:

crtio

Sup-

s fu-

peti-

S VI

ipla

Cifee

olie

cris

10

ij.

rfa]

0.

13

đ

alum to nam imperfectionem in canfa : G fic loquamur primo precesto Angeli, i.e. de vitiofa illa volitie, illa non præfupponebat aliquam vitiofita. n in Voluntate, præfupponebat tamen aliam imperfectionem naturalem, fcil. defectiitatem à Bono, i. e, mutabilitatem à Bono ad Determi alum; caula ergo vitiola illius volitionis fuit nat. pluntas mutabilis à Bono ad Malu, qua talis est. Quaft. Si quis objiciat contra nostram sententiam num non posse effe causam Mali, idque quia Opfiorum unum non potest producere alterum A Oppolitorum unum non polle producere crum per fe; polle tamen producere alterum. politum per accident. Solummodo enim abfurmelt Oppolitorum unum producere alterum politum per fe; quod ex co patet, quod omne neagens dum aliquid efficit fimul cum fuo etdo producit fuum oppositum ; Sic Statuarius m efficit flatuam , simul cum fatua efficie on statuarium, Sophraniscus dum gignit Soatem gignit non Sophraniscum simul cum cate. Deinde, si quis objiciat Ma'um effe nonsnon-ens autem non posse dici ab alio accipeeffe, atque adeo non polle produci per realem ficientiam, per cam enim tribuitur effecto effes illud Argum. tantum oftendere, Malum Zefpon posse per se produci per realem efficientiam: on enim eft neceffe ut illud quod producitur er accidens accipiat effe ab efficiente ; quod evienter paret ex exemplis fupra allatis, dum enim tatuatius efficit fratuam, fimul cum ea efficit on flatuarium , non-flatuarius autem non eft uid politivum led negativum, atque adeo non ccipit effe, fed tantum incipit convenire Enti, um prius non convenire Enti. Timplerus ad hoc Refeargum, respondens distinguit non-em in illud Timplari. wod neque Entitatem habet neque Enti convenit, ut

m

iqu

ha

lite Q

Calo

nam

piot

201

Idle

ille

ntu

11360

Rio

aio

Icn

CU

tus

um

LĻ

iti

n

00

que

cu

0

te i

Chimæra; & in illud quod licet entitatem non be beat, Enti tamen convenit; alseritque non-Entre steriori modo esse quid esse estibile per se, idque po realem essicientiam. Verum hæc responsio rejidenda est, quia nulla realis attio terminatur pusad non Ens, ut aiunt Scholastici; non-ens enimbe cut non habet reale esse, ira non potest dici ab te lio accipere esse; omne autem quo per realm essicientiam per se producitur, ab alio accipere esse.

38. Opinio Timpleri de casfa Nals

Refut.

Timplerus examinans fententiam Suarii caufa Mali, reprehendit Suarium quod alsen Malumnon babere caufam efficientem per fe, fed pe accidens, ipfe enim Timplerus putat Malumbi bere causam efficientem per fe , loqu turque malis ortis à primo Malo ? dicit ergo causame fe efficientem mali effecti effe defectum aut vil ofitatem in ipfa Caufa, v. c. post Lapfum Ada caula vitiofa volitionis per fe cam efficient d Sententia Timpleri est vitiositas in voluntare. Ve rum ut nostram mentem de hac doctrina Tim pleti proponamus, duo afferimus. Primo die mus iplam Visiofitatem caufa quia eft non-engi hil poffe perfe operari reali operacione; quod ent non habet effe aliquod, quomodo potest habet realem operationem : Secundo probabiliter & lerimus Cansam visiosam ita acceptam prout inclu dit entitatem caula & ejus vitiolitatem, poffe th ci caufam per se vitios affetti : videtur enimpe sevenire quod vitiesa causa producat vitiolum effectum. Non ergo volumus vitiolitatem caula per fe efficere viciofitatem effecti, quia vitiofita caufæ per fe nihil operari potelt, vitioficas ven effecti per fe produci non poteff; fed tantum il ferimus caufam vitiolam prout includit En & privationem Enti superadditam produce ze effectum viriolum , fumendo fimiliet 1) Dar

De en ju-

omen Effectue vitiofi prout includit Ens iquod & privarionem Enti superadditam ; hanc productionem puramus poffe proba-

liter dici productionem per fe.

nonbe

Enipe

quepe

rejid

r per

nim

aba

reale

accipi

rii

Sera

ed po

n ha

ue de

m 24

vid

dz,

5 0

Ve in

lici

, 25

1

cte

26

10

bet

Quintum quod tractandum propoluimus de Quomedo falo paucioribus difficultatibus elt expositum d vidatur um præcedentia quatuor . fatuimus enim into loco afferre præcipuas Mali divisiones, & after hanc Quaftionem , An detur Summum falum. Quod ad prius, dividitur primo Malum illud quod in fo malum eft, & illud quod alseri mum malum est. In se malum est, vitiosa actio untenus includit privationem rectitudinis tali Rioni debitæ: Alteri tantum malum cft, illius dionis entitas, diximus enim fupra politivam lentiam illius actionis effe in fe bonum quid. condo, dividitur Malum in illud quod eft naralicer, in illud quod cht moralizer, & in illud uodell artificialitar malum; atque hac divilio mmodiffime applicatur illi Malo quod dicitur loi malum : Quod enim alteri rei disconveni-Melt, vel disconveniens eft ei quatenus eft quid turale, quomodo malum efe lapidem effe exlocum fuum; vel eft ei disconveniens quatous est res attificialis, quomodo quilibet defeus in arrefacto respectu arrefacti eft quid mam & disconveniens; vel denique disconvenitell agenti ibero qua tale eft, arque hoc moqualibet actio viciofa , quilibet item habicus tiofus eft Malam morale respectu hominis aut Angeli. Tertio, Malum dividitur in malum turequod opponitut Bono hon fe, Malum noxium wood opponitur Bono utils, & Malum injucundum cu molestum quod opponitur Bono jucundo. Quarto, dividitur Malum hominis à Theologis n Malum cuipa, & pana. Malum cuipa adæquate dividieur inOriginale, Habisnale & Affionale:

10. Quaft. s.

dit

En.

Rea

DOR

nia d

a l

um

nes.

deo

cmi

cier

12

Mid

lad

LUI

17

100

5 9

er

U

un

liv

uf

Ac

PHI

de

20

en

per Malum babituale intelligimus iplos habit virtolos qui homini à natura non infunt, sedu esebram iterationem malarum operationuma quiruntur: Malum pana nihil aliud est qua qualibet carentia ilhus Boni cujus homo capa est, inflicta ei ob culpam aliquam.

Atque hæc carensia Boni hominis convenient sepissime habet sibi adjunctum Malum contrium illi Bono; privatio delectationis verbica sa in pæna hominis cum positiva entitate dole

tis conjungitur.

A disur aliquos
summum
Malum.
Refissatur opinio
Manichaspum,

Quod ad potterius artinet, flatuit Theologi nullum dari Summem Malum in rerum natur exaftens ; arque hanc fentenriam defendet contra Manichaos, qui afferebant dari duo pri ma Entia, quorum unum fit fumme Bonum, alte rum fumme Malum. Atque hæc doctrina Matt chaorum adeo ablurda eft, ut refuratione nont geat: nam & in co absurda est quod penatde Principia zque prima,i e. duo Entia à fe inviett independentia; & absurda est in co quod alle rat fummam Malitiam poffe confiftere cum entieate : omne enim Ens malum includit aliquit entitatis, arque adeo aliquid Bonitatis, confit enim ex entitate & privatione entitati superad dita ; entitas autem omnis ab eo appetibilis el cujus eft entitas, arque adeo eft bona. Interimi fumamus Ens fmmme Malum non pro co qued nihil includit bonitatis, fed pro co quod fux entitati superadditum habet fummam malitiam que in Ens cadere poreft; fi inquam, hoc modo fumi mus Summum Malum, poteft tueri dari Ens summi malum: fic, verbicaufa, l'eccatum in Spiritum S.eft Summum malum culpa, & æternus Gehennæ cruciarus est Summum malum pana; fummum inquam malum, facta hac suppositione, quod Deus non decrevit infligere graviorem pænam ulli Creaturz. SECT

## SECTIO VI.

habin fed a

um a

Qua

Capa

nienn

i ca

dole

logi

den

bu

alte

200

06

la.

YE

Se iii

Æ.

e divisionibus Entis lasc accepti, in Ens per se & Ens per accidens, Ens negativum & positivum, Reale & Rationis.

Oftexplicatas Simplices Entis Affectiones, explicande funt ille quas Dinjunctes appellant ; uadividunt Ens. Verum priulquam dividamus in tatione Affectionum du junttarum, opere preum ericin me lium afferte vulgatas illas divifines Entit late accipti, nam per cas pery niemus au Enti deognitionem Subjecti hujus Scientia, & colli- late acceemus descriptionem quandam Subjecti hujus pri. cientia. Primo ergo occurrit Divisio Entie late Divif 1. aquivoce accepti in Ens per fe V num , & Ens Eus perfe und eft V num per accidens. Ens per fe V num ell V" lad quod aut omnino simplex est, aut si compotum fit conftat ex partibus quarum unaquæque a fe eft Ens incompletum, quæque effentiali. faculo uniuntur & colligantur; ut videre eft in ipore Naturali, & aliis compositis que compountur per compositionem Metaphysicam Ens Ens V. er accidens el illud quod constat ex partibus nump. ue aut nulla reali unione connectuntur, aut accidens. unt per se Entia completa, aut denique funt diversiordinis & Prædicamenti. 2.

Ens V num per accident valde late patet, nam ejulmodi unitatem habent primo Subjectu & ejus
Accidens; ut Socrates & hic sedens sunt V num
quid per Accidens. Secundo duo Accidentia in eodem Subjecto exsistentia; sic Album & Dulce in
actusunt unum Ens V nitateper Accidens, unum
enim & idem est Ens quod est & album & dulce.
Tertio duo subjecta unum dicuntur ratione
alicujus Accidentis quod iis commune est; sic
Fot-

sicu

ei inh

ofica

que

mul

alis:

er na

itun

nder

Hi

Priva

atis

mgi

effai

00

am

2100

Ani

capa

cett

qua

Pote

enit

algi

Mis.

COT

Vu

ne

ter

qu

Q

E

ef

#

Fortha fluvius jam exsistens & Fortha qui mile annis ab hinc exsistebat sunt eadem & una aqui non ratione substantiæ, sed loci. Quarto, Vnic sem per Accidens habent ea quæ externo vinculum satelligi mus vinculum quod sit per attem, & non sa naturam; quo modo multæ virgæ sunt unus sasa plura ligna una mensa. Quinto, Vnitatemper Accidens habent ea quæ sunt Unum quid ration ordinis & dispositionis; ut multi homines sur unus exercitus.

Divifiz. Ensposi-

Enturgatrount
Negatip
aft vel
abfoluta,
vel limitata qua
Privatio
dicit-p,
efique
Logica,
vel Phyfica,

Secunda divisio Entis late accepti eft in En poficionm & negationmin qua divisione Enrach pieur prout opponieur figmentis. En position eft quod aliquam positivam entitatem habet quodque ponie aliquid in ca re cui attribuitut Enenegativum, quod melius Attributum nega vum dicitur, eft quod nihil pouit in ea re cui a tribuitur, fed aliquid ab ea feparat : hæc auten negatio vel est absolusa, vel limitata. Absolutan gatio dicitur fimpliciter negatio, item negatious tradictoria, ut unn vidense Negatio limitata est negatio Formæ in Subjecto capaci, & dicitut Phi vatio. Privatio autem duplex est; alia Logita, alia Phyfica. Logica Privatio establentia cujusti Formæ à Subjecto capaci, cui ea Forma vel inte rae vel ineffe debuit. Privatio Ph. fica non ellabfentia cujulvis formæ, fed Substantialis Formz à Materia cui illa Forma neque inerat neque ineffe debuit, fed tantum ineffe poterat; v.c.in materia feminis ante adventum Animæ eft ab. fentia Animæ rationalis mox affuturæ & conjungendæ cum Materia : & hæc Privatio Phylica lemper annexam habet propinquam Potentian ad Formam fibi oppositam; Privatio vero Logica pleramque caret ejulmodi potentia, juxta illud dictum, APrivatione ad Habitum non datur regref. 144

mil

qui, nie

nevio

High

ואן ויו

falci

Au

ione

fun

En

433

118

ct

Ut.

24

s. Privatio Logica vel est absentia rei adhæren- Privario sleu circumftantis, ut paupertas, nuditae; yel Logica. rinharentis, caque vel tollens formam fibi op- rurfus oficam quoad actum tantum ut sacisurnitas, vel quoad actum & quoad potentiam ut effe cacum, mutum : hac dicitur Totalis Privatio, illa Paralis: ab hacad Habitum son datur regreffus ernaturam; ab illa dati potest regressus ad Haitum cundem specie, non vero ad Habitum eindem numero.

Hicoriur Quaftio, qua quaritut An detur Privatio aliqua tollens potentiam. Ratio difficul. 2.4f. atis eft, quad potentie emanent ab Effentia, emque necessario confequanturs quod autem neeffatio consequitur Estentiam, ab co separari 100 poteft, Refp. Perentiam effe duplicem, pri Refp. nam & secundam. Prima ab Essentia se arari non poteft, secunda vero poteft : v. c. Visiva potentia Animalis cum tributtur Animali , vel fignicat Prima apacitatem actus vid indi , & fic necessario coningitur cum natura Animalis; vel fignificat tenam dispositionem Organorum videndi. sine qua actum videndi habere non pofsumus, & fic potentis vifica ab Aimali leparari potelt; non enim sequitur immediate elsentiam Animalis, aque adeo non est Potentja prima , led fecunda.

Tenia divilio Entis eft in Engreale, & ratioais. In cuius Divisionis tractatione, primo confiderabimus quid fit Ens rations; fecundo, vulgatam illam Divisionem Entis rationis in negationem, privationem, & relationem Rationis; tertio, an hæc Divisio sit cadem cum Divisione qua res dividitar in rem prime notionit & fecundes Quarro, adferemus aliqualem descripriopem Entis realis , tum confiderantes illud quatenus eft Ens effentie, tum quatenus eft Ens exfi-Bintig. 19 8

Forentia eft vel vel fecun-

Divifs. In qua quatnor confide ranimr.

6. v. Quid fit Eus vationis

Tribus
modis res
dictur
effe in
Intellectu.
Effective.
Subjects

Qua objective funt in Inte'lectu duplicia funs.

Quod ad primum attinet cum Ens rationi, ipfum nomen præ fe fert, dicar habitudine quandam ad Intellectum vel Rationem, non merito dicunt Philosophi multiplex effe Ent sionis, juxta diversas habitudines ad Intellectu Tribus enim modis res dicitur effe in intellectal effective, subjective, & objective. Effective in tellettu funt omnes actiones Intellectus; eau enim caufa eft Intelligendi facultas. Ezden Riones funt subjettire in Intellectu, quia int funt utin Subjecto : funt etiam fubjectiveinle tellectu omnes latellectus habitus & difpolito nes,omnes irem intelligibiles Species. Hacdi genera Entium rationis & Intelle Eus non dicus tur Entia rationis, dum Ens dividuar in Enina & rationis, idq; quia habent politivam & reale quidditarem, quippe funt reales actiones & b birus : dicuntur tamen Entia rationis late fumet do nomen Entir rationis, pro omni Ente quodo cit aliquam habitudinem ad intellectum. Des que, objettive in intellectu ea effe dicumur, quad Intellectu cogitantur per frecies fuas. Hacautt duplicia funt; nam corum alia habent realit extra intellectum lapis verbi caufa dum ab ho mine intelligitur per speciem suam in Intellett exfistentem,ets habeat effe intentionale in Intelle ctu, habet ramen effe reale extra Intellectum,i.h. bet effe reale cum ab Intellectu non concipitut accipimus enim hic n habere effe extra Intelletin pro co quod eft hibere effe intellectu non cogi tante illud habere effe, feu (quod idem eft ) habet effe quamvis Intellectus de co non cogitet. All funt que neque habent neque habere pofluntaliquodeffe, nifi cum ab Intellectu concipiuntut ad modum Entium. Entis prioris generis futt Entie realie Empliciter : Entia vero postetions generis funt tantum Entia rationis, & Philotophi tionu.

tudine

non

Ent

leam

li celul

ve mi

care

dem

a in t

e in la

politio

AC du

dicus

771 774

reales

& ha

umen

od de

Den

uza

autt

ale th

b ho-

,i.ha

itut!

elun

cogi-

bert

Ala

tall-

ntut

funt

ors

chi

um

opponunt Entia rationia Enti reali, pet rationie nibil aliud intelligunt quam es qua exliftunt nec exliftere pollunt, nili cum ab lectu concipiuntur ad modum Entium, inc facile eft intelligere Definitiones Entir rai quæ à l'hilosophis afteruntur. Aliquando n definiunt Ent rationie fic, Ent rati n's eft quod libi exfistis nife in Insellectu objective:per quam initionem excluduntur mentis habitus & anes ; illæ enim exfiftunt Intelle&u non cogiede is, exfiftunt, inquam, in Intellectu tanmin subjecto. Aliquando definiunt Entratioic, Ens rationis eft quod dratione cogit stur tanm Ent, cum tamen in fe entitatem non habeat : cecites eft quid realiser conveniens Animali, mvis Intellectus de ca non cogiret; non tamen et politivam entitatem antequam Intellectus ea cogitet, sed est mera negatio Forme in Suble capacijablentia autem Entis leu negatio Ennon eft ens. D xi,antequam Intellectus de ca itt, quia Intellectu nofter ob fuam infirmi m nihil poteft concipere nifi ad modu Entis; ue cum de aliquo non ente cogitat concipit ilad modum Entis, unde illud quod prius nonrerat per illam conceptionem fit Ent, non quim absolute dictum, sed Entrationis: similiter Noet omnes Logice Grammatice & Rhetorica,anwam Intellectus de iis cogitet, nihil funt, poftam vero Intellectus eas concipere incipit ad odum Entis, tum aliquatenus Entia funt. Ex hac Doctrina paret, quamvis Subfantia & ceidens non univoce conveniant in Ente, longe nen m jorem habere convenientiam quam Ent ale & Rationis : natura enim Entis vere ineft m Accidenti quam SubBantiesetli prius & prinpalius infit Subffantie;natura vero Entis non reto inel Entibus rationis, fed En tia rationis à nobis

Pefinitioner. quadam Enti rationis. Prims defin.

2. Defin

8. Obser-

bis concipiuntur acli haberent entitatem in cum ramen in fe nihil fint, Similiter pater ! fantiam & Accident longe verius dici com hendi fub Ente ranguam fub genere Analo quam Ens per fe & per accidens : Accidenst etfi habeat fuam effentiam dependenturas ftantia, Effentiam tamen habet; Ens veto accidens non poreft simpliciter dici habere Elle tiam . fed potius Effentias, quia ejus Effe non est una, sed multiplex.

9. Il De Div fione qua di . viditur Ens rationis, in

Neg. Privat.

Quod ad fecundum attinet. Thomifted dunt En reationis in privationem conceptan modum Entis, negationem contradictoriam con pram ad modum Entis, & relationem Rain Dixi privationem conceptam ad modum Em item nega ionem conceptam ad modum En quia fi privatio & negatio confiderentur quate conveniunt rebus non confiderante Intelled & Relat. non funt Entia rationis, sed aliquod realenega vum : cecitas v. c quatenus ineft Animali luc lectu non cogitante, non est Ens rationis, sedit lis absentia potentiz viliva ; cadem vero cent quatenus ab Intellectu concipitur ad modu Entis, Ens rationis eft.

Dividi etiam poteft Engrationis in illud quo nullum ulum habet; & illud quod ulum habe Ens vationis nullum ulum habens est Chimet Ens ra ionis ulum habens est illud quod dien de Ente reali, ut genu & Species, aut fi de co ci non poteff,in ejus tamen cognitione ufumb

bet, ut Syllagifmus, methodus, &.c.

10. III AN due Di-Visiones he inter Je diffe-Pant.

Quod ad tertium, afferimus multum inter differre divisionem Entis in reale & rationis. visionem ejusdem in primam notionem & stan dam. Prima enim notio est illud omne quod ! alicui convenit antequam res illa ab Intelledi apprehendatur, c. c. omnia hominis pradice

De divifionibm Entis late fumpti. willi infunt revers furt prima noziones, talia m multa lune que Entia realia non funt, vetmia cecitar, ignorancia, & fimilia, que nutentitatem habent nili ab Intellectu concipit, homini conveniune nemine comitante, atadrofunt prime notiones : contra vero probaell omnem fecundam notionem elle Ens ratioforunda enim notio elt quodlibet zei actibuiquod itti convenit non prout in le elle sed mobjicijur Intellectui. Quod ad quarrum, renendum est primo, vocaum Des duobus modis accipi, scil. participali- 4. Deum verbi fum quod fignificat ex filto, vel actur ut eft Nomen lubitantivum. Ens prout eft Ens micipium fignificat pro fo mali actum exfi- participandi & fic definitur, Ens eft id qued haber realem liter finfentiam.i.c. quod exfiftit quamvis Intellectus ? tum. conon cogirer. Ut hac definitio intelligatur. Quid fo indum est exfesienciam nibil esse aliud quam Exfisemia equalitatem, i.e. actum per quem retum na mimaclu funt in rerum natura, extra Porenacaularum: priulquam enim res producantus luis causis, di. untur elle in potent a objectiva reectu caufarum fuarum, idque quia funt objecta icujus Virturis vel Potentia productiva Anialia verbi caufa orra ex putri materia priulnam à calore So'is producantue, funt aliquod à , ole producibile, arque adeo funt quali objecta Virtuis productiva qua eft in Sole; ubi veco ledel producta fuerint & genita calore coelesti, on amplius funt objecta Virtuti productive uxell in Sole fed funt extra posentiam fux Caua& actu tunt aliquid in rerum natura exfiftens. Exfiftenna ergo nihil aliud eft quam actus per

quem effentia rerum affu funt in terum natura

extra potentiam caularum.

em in

atet .

com

Anald

cosc

uras

Vero

re Elle

Effe

fæd

men

con

Ent

Enti

aten

lled

nega

Inte

d ra

ROB

odu

quo aba

414

citi

1

Nomina ...

Quidfit Effen-

Ens nomen fic definitur,eft Id qued habetefa ziam realem. Ubi duo confideranda funt : prim in quo fis pofita ratio effentie ; lecundo inqueta fiftat qued reale fir. Quod ad prius attinet, tene dum'eft, Efemiam eci effe id quod eft primum radicale at intimum principlum omnium actioni & proprietatum qua rei conveniunt; vel, ut alii le quuntur, Efentia effillud quod primo in aliquan qua salireft concipitur: verbi canfa, possumus cos cipere bominem quateous eft aprus ad navigate dum aut philosophandum, verum hæenon pimo insunt homini qua homo est, potest enimi nobis aliquid in Homine concipi iis prius , fal. quod fit Animal tationale; boc autem ita febe bet, ut nihit eo prius in homine concipi polite Hinc parer discimen inter Exfistentiam & Effer siam: etfi enim Exfifentia rei fit quid prius actionibus rei, eft tamen quid posterius Effentiates pofiquam enim concepimus Socratem verbicatda exlistere, possumus aliquid in Socrate concipe se quod eft Exfiftentia prius, feil, fingularum naturam Socratis. Hinc etiam patet vere Philofophos afferere, Effentiam effe primum & radicale Principium omnium rei proprietatum & actionum.

Alii dum describunt Essensiam, dicunt Essensiam esse id per quod res est id quod est; quo pacto distinguunt formales essectus Exsistentia & Essensia. Nam per Essensiam res aliqua particularis constituitur in certo genere Entium ab aliis distinctos verbi causa, Homo per Essentiam suam est certum genus Animalis ab aliis Animalibus distinctum: at per Exsistentiam res aliqua particularis constituta in certo genere Entis per Essentiam suam, sit aliquod in rerum natura actu exsistens extra virtutem Causa; sic Homo qui per essentiam suam est certum genus Animalis, per exsistentiam cuam est certum genus Animalis, per exsistentiam cuam est aliquid extra virtutem Causa producti-

100.0

; quod enim jam productum eft, Porentiæ idem conservativa objectum elle poteft, sed n productivæ.

bet elle

: prim 7 984 (18

t, tenes

mum

Cliona

alulo liquan

US COD Wiose-

on pn-

nimi

, fall

fe ha

offic.

effen.

aio.

e rei

Cau-

ipe-

naofo-

cale

m, ti-

li.

10

15

Observandum est Effensiam tei, propter varias us confiderationes, varia fortiri nomina : quanus enim eft id per quod res eft id quod eft, dicitur Mennia; quatenus vero est Principium actionum proprietarum rei dicitur Natura; quarenus deique explicatut definitione, i.e. oratione decla-

ante quid res fit, dicitur Quidditas.

Quod ad posterius attinet, possumus docere n quo confiftat realises Effentie, aut var apar, i. negative, aut 2" Hor, i.e. affirmative. Kar' a'on leclaramus ejus realitatem, dicentes Effentiam c. melle realem, que neque in le involvit aliquam epugnantiam , neque est conficts per Intelle. frum : unde patet Effentias corum Entium rationis ux impossibilis dicuntur non effe realer, quis involvunt repugnantiam; patet item Effentiam liorum Entinm rationu non effe reales, quia fune confide ab Intellectu. Kara' Sion declaramus realitatem Essentia duobus modis, scil a prieri, vel a posteriori. A priori declarare possumus realisatem Effentia Creaturarum, dicentes cas ( reatutas habere realem Effensiam que habent effenti. am realiter à Deo producibilem: à posseriori vero declarare pollumus realitatem Effentia, dicentes cam Effentiam effe realem que eft principium aut radix realium proprieratum aut realium actionum ; nulla enim est Effentia realis quæ non polfit habere realem aliquam actionem : Cætera que dicenda ellent de Effentia & exfistentia tra-Cabunturin Reram Compositione ex elle & Ellen-

14. Symonym. Effentia.

IS. In que confiftas realism Effentia. Affectio-

di juntta.

De AAB

zentia 4.

e Po-

grattan.

SECT.

pars pri-

ma.

da.

## S'ECTIO VII.

## De Divisione Entis in Allum & Petenian,

EX iis quæ dicta sunt superiori Sectione, colligere possumus aliquam notitiam Subjecti
adæquati hujus scientiæ, Entis scil. realispositivi & unitatem per se habentis: sequentibus aliquot Sectionibus explicandæ nobis veniunt illa
Entis Affectiones quas disjunctas vocant, quoniam Ens dividunt, illique sub disjunctione conveniunt reciproce; nam sub disjunctione necessectionne Ens esse astnale aut posentiale, causa
aut causarum, idem aut diversum, &c. In explicandis his parum resert quem ordinem sequamus,
ordiemur tamen à Divisione Entis in Astum &
Potentiam, quoniam bea primo ordinatur Mar-

tinius, Alffedius, & alii.

In hac ergo Tractatione de Acia & Potentia, primo, considerabimus ipsam Divisionem Entitus Actum & Potentiam; secundo, afferemus aliquot Divisiones tum Votentia tum Actus; tertio, videbimus qua Potentia pertineant ad Prædicamentum Qualitatus; quarto, proponemus Disputationem quandam in qua ca omnia de Actu & Potentia discutientur qua in Theologia usum habent vel in Doctrina de Libertate potentia volendi qua est in mente nostra. In prima parte hujus Tractationis, primo considerabimus verum & germanum sensum illius divisionis, qua Ens dividitur in Actum & Potentiam: deinde videbimus, an & quomodo sibi invicem opponantur potentia & Actus.

a. De fonfuhujus Divi-

Quod ad prius attinet, dubitare posset quis utrum in hac divisione Entis, quæ affertur ab Aristot, 9, Metaph, cap. 1. dividatur Ens in Po-

sentiam.

liam.

o coll

Subject

S po fin

ous ali

nt illa

quoni

e con-

necel.

au au

ican-

mut

um &

Mar

1114

is in

1001

de

en-

in

n.

nt

miam & Acium tanquam in Species, adeo ut Actus fit una Species Entis, & posentia altera; an ero dividatur Ens in Potentiam & Actum , tanvam in partes constitutivas, adeo ut fenfus fit, mne Ens poffe refolviin poren iam & actum ut principis conflitutiva; an denique fenfus huus Divisionis fit is quem Aristor, sæpe innuit, tromne Ens fit vel Ens Actualevel potentiale, no patto dicimus rude lignum effe potentia frauam, lignum vero elaboratum elle alla fratuam. Adquam dubitationem respondemus cum Foneca, primum fenfum non effe amplectendum; tum plarima fint Entia que neque fine actius neue potentie, fed aliquod compositum ex utroue. Afferings freundum fenfum non effe probandem, fi de Ente loquamur prout est Subjedum adæquatum Metaphylicæ i Deus enim eft Ens, nontamen poteft telolvi in welum & potensam, fimplieiffimus eft; iple item adur & ipla posentia qua tales funejex acho de porentia non comonuntur. Quod ad tereium fenfum attinet, eum libenter amplectimur, nulum enim Ens excogitati poteft quod non fit Ens del nale aut potentiale. Qued ad posterius attinets dicit Martinius nonnuilos afferuilles porensiam & attem relative opponis quorum leprentiam rejicits quia Rolara le 2. 240mutuo ponunt & tollunt, potentia aurem polita medo non necessario ponitur attur: afferit ergo ipfe Potentia Martinius, potentiam femper habere adjunctam fibi inviprivationem actus & cjus respectu privative actui com appoopponi. Idem etiam fratuit Alfredius. Sed hac manter. fententia probanda non est si loquamur de po- Martin. tenzia & actu universaliter; negs enim omnis po- opinio. tentia habet adjunctam privationem actus, ut pa- Refut. tet ex potentia ridendi in Homine, quæ per actum ridendi non tollitur, & ex potenti e Materiæ primæ ad Firmam, quæ per adventum For mæ non tolli-

A VENEZA

LAND

tur: quod evidenter probatur ita, Quicquide illud porefe elle, & quidquid aliquid alin habe illud-porelt habere ; nam ut ait Ariftorel. om good alle ele, five necessarium fit five com geas, eft poffibile, alioqui effet impoffibile, Pa teres Arifeot. in libro api igulueias aperte divid Potensias, in potentias cum actu conjunctas, & dos ctu separasas, arque adeo non vult omnes Poins tier habere fibi annexam privationem Alins Lo quendo ergo de Actu & Potentia universaliteral ferimus Potentiam & Actum negi opponi contra rie, neq; relative, neq; privative, neq; contradito rie: idqi quia Oppolita fe mutuo tollunt,i.e. no funt comparabilia in codem Subjecto, cadem te tione & codem temporesat Potentia & Alfusnon ita fe habent, non enim polito alta tollitur pom sia, fed plerumque perficiturs funt ergo Potential

SECT. Para fe-

Determi.

Bat.

S. Reficitur Martinii definit. Potentia,

Actus Disparata, & non propue dieta Oppoliti In fecunda parte hujus Sectionis afferenda funt aliquot Divisiones Patentie & Actus. Prink quam autem cas afferamus, tejicimus cam Defa nitionem Potentie quam affert Martinius, cumalferir Potentiam effe id quod actum fuum non haben fed habere poreff, idque quia pleræque Potentia non habenenecessario annexam illam privationem Acher thabent quidem nonnullæ Potentie feil.ille que per adventum Adus solluntur,verbi caufa, potentia quam lignum bipedale habet ut dividatur in duo ligna pedalia tollicur per actualem divisionem, quod enim temel divisum elt in duo ligna pedalia iterum in ea dividi nequir,quia non amplius unum totum manet, fed fimplicitet multa: pleræque tamen potentie fecum compatiuntur fuos actus, arque adeo iis hac Definitio non competit. Rejicimus item Definitionem Alfredii, afferentis Potentiam effe id quod dirigent ad actum us ab ea perficiature hac enim Definitio

Rejicitur definit, Aftedii,

com-

empetere non potele perfectissima illi Activa tentie quam in Deo agnoscimus. Si quis ergo uziat quomodo deferibenda fit Potentia in geete, Refo. Potentiam effe id omn' quod Enti com- Vera Poetit in ordine & respectu ad actum, five perficiatur remia

otentia hac ab actu, five non.

uicquid.

actu habe

stel. on

ve conti

ibile, Pre

rte divid

tas, & abs

es Potes

Tetus La

aliteral.

i contra

traditto

1.C. DOD

em n

THI DOL

poten-

ntiak

olita,

cnda

rinf

Defa

naf.

bet

tia

104

4)

1-

it

Potentia ergo in fun amplitudine accepta divisturin aquivocam & univocam, i. e. in proprie dictam vel improprie dictam. Improprie dicta eft fo Potentaque ita le habet ut polficiis entibus que actu non exlifeunt competere : eftque duplex, Mathemasica, & Logica. Potentia Mathema ica est quam Mathematici libi fingunt in Magnitudine ablitata à materia; ut cum dicunt, Lineam elle poteliate Triangulum. Logica Potentia elt mera ne- P iont. gano repugnantia, quomodo dicimus Terram L guas polle perferari ufque ad centeum, totum Elemensum Terra posse moyeri de loco suo ad sublimiocems per ejulmodi enim locutiones nihil aliad indicamus quam motum illum non repugnae Effentie Terra, atque adeo motum illum pofle Terra competere fine implicatione contradi-Chionis.

Sab hac Porentia Logica continetur Porentia illa quam objettivem vocant s ca enim à parte illius Potent. sei que dicieut elle in patentia objectiva respectu Objectiv caula, nihil aliud fignificat quam non-repu- va. gnantiam ad a produci a tali caula, i. e. lignilicat non impossibile esse ut illa resà-tali causa producatur: unde patet Potentiam hanc objectivam non elle realem, tum quia confifrir in negatione impossibilitaris (negatio autem non est Ens realesfed formaliter non-Ensi) tum quia hæc Potentia objectiva competit rebus antequam à Deo iple producantur, niht autem absolute loquendo, reale rebus competit antequa à Deo accipiant effe.

Potentia magis univoce & proprie dicta divi-

definitie.

Fatent. Maike-

2. Divif.
Potentia.
Potent.
Adiva

Descripto Potent.

Patent. Creatoris Sen Infi-

Potentia Creatoris ob fuam infinitudinemo mniposentia dicitur, estque ca Dei Virtus quapotelt ea omnia efficere quæ aut in feiplis repe gnantiam non includunt , aut Effentiæ Dei non repugnant. Non enim putandum eft Dei Omnipotentiam in co confiftere, quod possir ca omnia efficere que à nobis concipi possure : Deus enim non poteft efficere ut exfiftat aliquis Homo qui sit irrationalis, quia hoc in seipso contradictionem includit; neque poteft Deus mentiri aut fallere, quia hoe ejus Nature repugnat. Infumana, dicimus Deum ca omnia poffe facere quali non facere pollet Impotens effer, non autem Impotens est, quamvis non possit efficete hominem irrationalem, quamvis irem non possit mentiri : imo si hæc posset præstare Impetens esset, quia posset aliquid quo Natura sua Majeltas læderetur.

To. Potentia. Gremura, Potentia Creatura activa dividirur ab Aristot. in rationalem & irrationalem De qua divisione loquens Atistot. air potentiam rationalem, ut Voluntatem verbi causa, esse indifferentem & liberam ad fm.

P prin

teles,

port

tet qu

uz lu iales f

pote

nis for

di en

antide

active

ft, k

m O.

2 po-

cpu

ACO

nni-

Lini

IIM

qui

10.

ut

n.

posites Voluntas enim indifferens est ad elienda vel repudianda omnia sua particularia
biesta, præter Finem ultimum, seil. Felicitatem,
tea quæ cum Felicitate necessario consuncta
unt: Potentia veto irrationalia, ut combustiva
iotentia quæ est in igne, ex Atistot, est determiiata ad unum tantum, seil ad combustionem: si
nim opponatur combustibile, ignis non est
indisferens ad combutendum & non combusendum, sed necessario combuste, neque porese
actionem suam suspendere, i. e. non combusere:

Potentia paßiva dividitue primo in cam que est indisferent ad esse non esse, que à Philosophis diraux armadorus le c. posentia contradictionie, dicitur; talem Potentiam habent res contingences ad esse vel non esse simpliciter, talem habere materia terum Sublunarium ad esse corpus inanimatum vel animatum, talem item potentiam habet lignit ad esse simum contradictionis partem; qualem potentiam habent res externe ad esse, qualem item habet materia Coeli respectu sue sorme, nam ita determinata est ad unam formam, ut non possit respecte sormam alterius generis.

Dividitur eriam Potentia paßiva in Physicam, & Metaphysicam. Physica ett potentia Materiz ad tecipiendas sormas tum substantiales tum accidentales: Potentia Metaphysica est Potentia cujustis Substantiz ad recipienda recidentia, sive illud sit materialis sive immaterialis. Dividitur etiam Potentia pasiva in Substantialem, que est Principium recipiendi Formam substantialem, & Accidentalem, que est Principium recipiendi

Formam accidentalem.
Quod ad Astum attinet, dividitur à Philosophis in Astum primum & secundum: Primusest rei offes Attim segundus est rei operari, Duplex autem

Potentia Passiva

. 5-2

m559.

Pafi. Fotentia Pryfica. Metaphyfica. Totent. Substan.

1. Divifio Allus in primum & fecumdum, est Astus primus, scilicet absolute primus & sundum quid. Absolute primus est esse Essentie, to commode dici potest Asus quidditativus Asus secundum quid primus est esse Exsistentia, identificandum quid primus est esse Exsistentia, identificacceptum pro exsistere, & dicitut Astus entituivus: est autem ille Astus Entitativus vel rei completa & partialis, astus entitativus completus in rebus materialibus dici potest astus formalus, quia competit rebu materialibus ratione forma perficientis materiam & cam determinantis ad certam specien corporis Naturalis; Astus incompletus, qualis excistentia Materia prima per se considerata, non habet aliud nomen prater generale nome

ABHL Ipaguanu

Adarabiolute primus, id eft, actus acceptuspo rei Elentia, dividiturin Aclum purum & imparum. Impurus est qui includit in se Potentiam Phy feam, id efe , Mareriam fabfrantialem : taliste Effentia omnis rei corporeæ, conftat enim et Materia & Forma. Allus purus elt qui nullamin se includit Potentiam Physicam; estque duples, Scilicet abfalute, & fecundum quid purut. Abfalun purus eft fimpliciffima Dei Effentia, quæ ex nullo Alin aut Porentiaconfrat. Setundum quid & comparative purus eft Essentia angelica; ca enim etfinon conftet ex Materia Phylica ; arque adeo ex Potentia Phyfica, conftat tamen ex Petenia Metaphyfica & Adu, componitur enim ex Natura generica que potentiale quid eft, & diffetentia specifica que cam actuat & determinat.

Vigns Vigns

Dividitut item Asius in perfectum & imperfectum, Perfectus est qui ad ulteriorem. Actum non dirigitut: imperfectus est qui ad perfectiorem Actum dirigitut. Sic motus, verbi causa, est Astus imperfectus, quia est via quædam ad perfectiorem actum, scilicet ad formam motu acquisitam; ipsa

As. Divis

& form

tiz, &

Ada

cft.

ntitali

i com

rtialit

alibu

rebut

maie

CCICO is ch

ratz.

Ould

IS POOL

mpa-Phys

is ele-

n ex

m in

cx,

MIL

ul-18

im

co

iia.

1.

ć.

a

8

to illa forma, quaniam non est via ad perfeiorem Adum, Allu perfettu dicitut. Dividi- 3. Diviritem Alles pro Forma acceptus in Allam fieln All-Buantem, Be per fo fubfifentem. Attne attuans, vel usntem & ut alit loquuntur) Forma informant, elt ea forma subfiftene uz à natura ordinata est ad perficiendam & duandam materiam: tales funt omnes forma erom naturalium. Nam per fe fubfiftens elt ca forma que ad nullam potentiam actuandam ordinata eft; quales funt omnes Substantiæ à nateria leparatæ, scilicet. Deus & Angeliquæ in nulla materia Phylica extiltunt nec extiltete debent Hinc pater, etfi omnis Potentia ordinetus ad Actum, cumque respiciat, non tamen contra omnem Actum respicere l'otentiam aliquam; ut videre eft in his actibus per fe fubfftenribus, qui Alle dicuntur non ratione alicujus potentia quam perficiunt, fed ratione perfectionis fum.

In tertia parte hujus Sectionis determinandum nobis eft illud Problema, An omnis potentia SECT, pertineat ad Pradic mentum Qualitatus. Refp. ne- pars gative, in es enim Potentis quæ Qualitatis Species eft hæ conditiones requiruntur. Primo, potentia ca que Qualitatis species eft debet elle ad Pradi-Ens Prædicamentale, id eft, quid reale politivum camen-& finitum:excluduntur ergo Potentia Mathemati- tum ta & Logica, que inveniuntur in ils Entibusque Qualitarealiter non extifeunt arquadeo realia Entia non supertin. luntsexcludieur & Potentia Dei ob infinitudinem. furm. Secunde, non deber elle quid acquificum, fed quid naturale : unde excludimus Habian ab es Porentia que ele fecunda species Qualitatis; etfi enim fint Potentiæ facile agendi, non tamen , naturales funt led acquifitæ; fecunda autem fpecies Qualitaris ell Potentia naturalis. Textio,debeteffe Principium proximu vel Actionis vel Paltions : unde excludimus cam patentiam que ut:

tertia. An omuje , Potentia .

DOGT.

nonnulli volunt , eft ipfa effentia materia pi mz, atque adeo Subffantia; Subffantia auten etfi fie principium radicale & prim m alicuje operationis, non tamen elt proximum; nin proximum Principiu n eft Virtus quædam agesdi aut patiendi, qua Qualitas eft fecunda fpeciei. Quarto, requirimus ut ea Potentia firm gura fua ordinata, ut fir Principium alicujus operationis : unde à secunda specie Qualitatis seile cet Potentia naturali, excludimus Qualitates tertiæ fpeciei, quæ, etfi fint Principia proxim operationum ( calor verbi caufa , & frigus funt Principia proxima calefactionis & frigefactionis non tamen polita eft earum natura in respectutjulmodi operationis ; neque sunt data hæ Qui litates à Natura præcipue propter e perationemi fed proprer conferentionem ipforum Elemento sum. In fumma, requiritur in ea Pountia que persinet ad feeundam speciem Qualitaris, utile quid reale, finitum, non acquifitum, fed na:un lei ut etiam Principium proximum operationis & ut natura fua fir ad eam ordinatum.

Disputario de Actu & Potentia. In qua ca discusiuntur qua in Theologia usum habent.

SECT.

Quoniam institutum nostrum est accomodate Metaphys. Theologiæ, in quarta hac Farte statuimus ea discutere de Asin & Potentia qua in Theologia usum habent. Primo ergo quaremus, An ulla Potentia in Deum, qui Asim purus est, cadere possir; secundo, Quo sensu Deus dicatur Asim purus; tertio, quomodo intelligenda sit ea divisio Potentia Divina in Absolutam & Ordinatam, quarto, quomodo intelligenda sit ea distinctio Potentia creasa, qua à Theologis

eriz on

autem!

alicuia

n; nan

m ages. a fpe-

a fir na

us one.

s feilia

licates

Oxima

s fune

ionst ctu e-

Qua

icm!

nto-

que

it fir

1410

nis.

ľ

is Scholasticis afferti folet in Naturalem & Obeientialem ; quinto, nonnulla proponemus de divisione Pententianum in liberas & non-liberas bi docebimus in quo confistat Libertas Voluntie, confiderate prout opponitur Potentias non-

Primum quod artinet, afferimus Deo compeere Potentiam, non paffivam aut objectivam , fed Hiv m, camque effe ipfam Dei clentiam. Sed bilciet aliquis, Omnis l'otentia ordinatur ad dum ut ad fuam perfectionem ; ergo omnis Potentia imperfecta eft, arque adco nulla-l'o- qued tentia in Deum cadere potell, in co enim nihil Alliva. imperfectum est Reft. Antecedens quidem effe rerum de Potentia passiva, ca enim imperfectior videtur suo actin ad quem ordinatur; perfectior hem videtur cum actu habet formam, id eft, cum recipit affum fibi debitum , quam cum eum ellum non recipit : at fi loquamut de potentia effive nos afferimus cum Suario , nulla racione probari polle potentiam activam in genere perfici cum operatur i nam hoc non potest demonstrati de potentia activa crea ura, & quamvis pollet demonstrari de potentia activa creatura, non tamen lequetur rem ita le habere in potentia Creatoris. Ratio enim imparitatis est evidens : scilicer Potentia Creatoris ex se infinitæ perfedionis est, arque adeo ullo modo perfici ci repugnat; deinde Posensia activa Creatoris eft te eadem cum ejus actione, si modo actio immanens fit, atque adeo non potest effe imperfectiot sua actione. In summa, ipsa Dei estentia est & potentia activa, & elt actus, diversa ratione; est patentia quatenus agere potelt, elt actus quatenus purus actu operatur agendo.

Secundum quod attinet, tribus modis possu- tribus mus intelligere Deum effe purum actum. Primo cnim

18. I. An wila Potentia. Cadat in Deum; &

2. Dens divitur . Allw.

enim dici potelt puru Attu, quia non confini I. tur ex potentia & allm, id eft, exaliquo principio potentiali vel imperfecto, & principio actuali ali terum Principium perficience; neque enim cos fliquitur ex materia & forma, neque ex genen & differentia, neque ex exfiftentia & effentia neque ex natura & Subfiftentia , neque ex lubjecto & accidente, que omnia declarabunto à nobis in Doctrina de Ente creato : in omnibus aurem his constitutionibus alterum Principium constitutivum eft potentiale quid, alterum & Quale. Secundo, Deus gloriofus dici potell purus actus non folum quod non componatut ex actu & porentia, verum etiam quod nullam babeat annexam vel adjunctam potentiam : hoc autem intelligendum est de potentia ca qua impetfecti nem arguit, qualis eft posentia pafiva vel

receptiva, qualis item est potentia passiva value presentiva, qualis item est potentia objectiva. Denique, Deus gloriosus dicitur Astur puru, non solum quod simplex sit, aut expers illius potentia qua imperfectionem arguit, sed quod situlis astus qui cum nulla potentia finiri potest ad constituendum tertium; & hoc maxime declarat Dei actualitatem & perfectionem: multi enim sunt alii Actus qui ex potentia & actu non constant, ut Actus existentia, verbi causa, & subsistentia; verum hi omnes actus ita se habent ut possint uniri cum potentia ad constituendum tettium, sed Deus gloriosus est Actus ita perfectus, ut constituera non possit aliquod à se diversum, ut constituera non possit aliquod à se diversum,

id est, ingredi composicionem alterius rei.

Terrium quod attinet, dividitur Potentia activa
Dei à Theologis Scholasticis in absolumem & ordinatam. Ordinata est ipsa Dei virtus agendi (secundum septentiam Divi Thomæ) quatenus determinata est ad aliquid agendum per Decretum
Divinæ voluntatis , quæ nihil mis ordinate,

20.
3 De divistone
Torent, in
Abfolutam &
Ordina-

Opinio Thomas

eft, spienter & jufte, agere potest. Posensia abluse elt ca dem Dei virrus agendi, quarenus conderatut fecundum le, id ett, quarenus non est eterminata ad agendum per Decretum aliquod olantatis Divina. Secundum hanc expositioem ea omnia dicuntur fieri per potentiam Dei dinaram, quæcunque Deus decrevit efficere; ea ero per potentiam absolutam, quæ Deus poteft ine aliqua repugnantia facere, nunquam tanen facere decrevit : verbi caufa per potentiam Dei absolutam coeli motus potest durare in æternum; quod tamen non fiet, quia Deus hoc non

decrevit, ut pater ex Verbo cjus.

on Gimi. rincipio

uali al im cos

genen flentis.

x lub-

buntur

nnibus

ipium

1m 4.

ft pu

nt ex

n ha-

C 28-

nper-

r ve

De-

non

ten-

14-

20 12.

l si

no

It .

Hanc expositionem Thomas non immerito rejicit Fonfeca, idque quia fecundum cam nihil unquam fiet per potentiam Dei absolusam, sed tantum fieri potelt; cum tamen Theologi Scholastici multa dicant facta esse per potentiam Dei ebfolutam. Iple ergo Fonleca alletit, potentiam Deiordinatum elle activam Dei virtutem , quatenus accommodata eft & quarenus debita exfequende communi legi à Deo institute, sive illa à Deo inflituta fit tanquam ab Authore Natura, five tanquam ab Authore Gratia: hoc pahodicimus omnia quæ à Deo fiunt per causas. seturales, five ordinarie fiant, ut perfecta proles Animantium, verbi caula, five extraordinarie, ut imperfecti & monstross parcus, dummodo fiant justa communem ordinem in rebus institutum, qui admittit & postulat ut aliæ causæ aliquando alias impediant, arque adeo ut Monstra fiant ) hæc, inquam, omnia dicimus fieri per potentiam Dei ordinatam, quia ejus l'otentia est quafi debita exsecutioni communis illius ordinis feu legis, quam iple in causis naturalibus constituit : eadem quoque potentia dicimus fieti in nobis quacunque à Deo fiunt per communes

21. Opinio Fonfeca, & Refu. tatio opi. Thoma. Potentis. OrdinaAbfo!n-

(

ar,

200

ot lift

n

munes Inspirationes Supernaturales, & Habit divinitus infulos, quia scilicer his communit auxiliis concurrit Deus ad exsecutionem ille legis quam ad æternam hominum falutem into tuit. Potentia vero absoluta, prout opponitura dingre, eft eadem activa Dei virtus, quatent Soluta est omni lege, seu, quod idem et, quat. nus nulli communi ordini Divino in rebus infi tuto alligara vel addicta eft. Per hanc potentia dicimus ea omnia fieri à Deo in rebus natural bus quæ fupra omnem vim naturalium cauls rum fiunt : verbi caufa, per hanc potentiam Di vinam facta funt omnia Miracula que ename tur in Historia Sacra; per hane dicimus totun Elementum Terra posse tolli è centro usquest Superficiem Lung. In Summa, quecunquet Deo fiunt per naturales caufas & fecundum com munem natura ordinem, quacunque item fine per supernaturales causas in hominibus secur dum communem Gratiz ordinem, ea omniade cuntur fieri per potentiam ordinatam; quacumque vero aliter fiunt aut fieri poffunt, ca dicuntur fieri per potentiam Dei ablalutam.

Quarrum quod artinet, dividitur Potentia Cruitura à Theologis Scholastieis in Naturalem & Obedientialem. Naturalis est, quæ viribus Natura illius rei cuius est potentia cum generali Dei Concursur poteste perduci in actum, ut potentia calesaciendi, &c. Potentia obedientialis nihil aliud est quam potentia qua quæque tes creara potes. Deo obedire, & per specialem ejus concursum perduci in actum qui naturales ejus vires excedit: talis potentia est in ligno aut luto ut siat Homo talis potentia est in homine non renato

nutum Creatoris poffunt in cos actus perduci

ad Fidem, Spem, Charitatem, nam hæ res ad

Quintum.

22, 4 De Divisione Potentia in Naturatem & Obediensialem,

ALESTO 13

Late State

· Louiston Li

Habin

muni m illi

m infli

aituc. atenu

Quate

infi

Drian

tura

capla

n Di

2138

auto

ic ad

ue I

om ane

יחט

小

m-

7-

1

ķ

Quintum quod artinet, dividitur Potentia actia, ut fupra monebamus (feilicet Affert, 10.) in c. De beram & non-liberam , vel, ut Ariftotelis loqui- Divifione ur, in cam qu'e determinara eft ad unum, & in Potentia am que indifferens eft ad multum : verbi caufa, Liberam otentia comburendi que est in igne non est in- liberam lifferens ad comburere & non-comburere, fed fi mnia adfint que ad combustionem requiruntur, ecestario comburir; similirer brugum aliquod nimal, fi respiciamus ejus appetitum lensitivum, onelf indifferens ad appetendum & non-appeendum, fed fi omnia adfint quæ ad cjus appetionem requiruntur, non poteft non appetere : onera vero, Voluntas Hominis indifferens efted perendum & non apperendum, & quamvis ea maisadfine que pollunt ei prebere occasionem petendi, Voluntas tamen hominis potelt leipcohibere ne oppetat. Præterea philosophi im describunt Posonsia liberano, dicunt cam effe Petentiam liberam, que indifferenter se habet ad tranque contradictionis partem, quaque potest illionem sufpendere, quamvis omnia adfint que ad gendum requiruntur. Potentiam veto naturalem, Non cu non liberam, dicunt elle cam, que non poteff libera. Mionem fuam suspendere cum ea omnia adsuns que ed agendum requirement.

Ut Libertas voluntagis melius innotescat, proponemus nonnulla Fundamenta, quorum cogni Volunias tio raide conducit ad intelligendam Distinctio- tribus nem potentiarum liberarum a non-liberis. Primo modis ergo tenendum est, Voluntatem tribus modis confideconliderari poffe : primo enim referri poteft ad rany. Objectum adaquatum, Bonum scilicet, & ejus oppolitum, fecundo, referri poreft ad Objectum foum principale, teilicet Felicitatem, & ad illius Objecti oppolitum ; tertio, potele referti ad alia

Objecta particularia.

· Natan-

Secundo dam

Secundum tenendum est, Philosophos dita guere libertatem voluntaris, in libertatem comprietatis & contradictionis: verum nos majorispo spicuitatis gratia, dicimus hane distinctione Libertatis posse duobus modis ap licari Voluntati, nimirum vel ratione objecti in quod to dit voluntas, vel ratione actionis qua volunta ad illud objectum tendit. Libertas ergo rela differentia respectu objecti daplex esse potesta trarietatis scilicet & contradictio-is. Indiferentia

Libertae contrarietatis,

Contradi-

contrarietatis tatione objecti est qua voluntais differenter se habet ad aliquod objectumăis lius objecti oppositum contrarium; quo mon dicimus voluntatem esse liberam ad eligendum sanitatis causa potum sigidum vel calidum. Is differentia contradictionis respectu objecti di qua voluntas indifferenter se habet ad eligo dum objectum aliquod & eius oppositum con tradictiorium: talem indifferentiam habet poluntas ad eligendam ambulationem vel non ambulationem.

Libertas vel indifferentia ratione allionis velat. petitionie qua voluntas aliquid appetit duplexe tiam eft, contrariesasis & contradictionis. Libert contrarietatu ratione actionis eft, qua volunt indifferens eft ad contrarias actiones circa idem aliquod particulare objectum, feilicet ad electio nem & repudiationem : fic dicimus voluntatem hominis effe liberam ad eligenda vel rejiciend particularia bona, 6 modo fint naturalia aut moralia; nam ad supernaturalia non habet libartatem ante adventum Gratiæ. Libertas alle tradictionis ratione actionis est, qua voluntas libtra eft non ad contrarias actiones, fed ad agendum & non agendum, id eft, ad actionem appetendi & illius actionis fuspensionem vel cohibitionem : fic enim dicunt Philosophi , voluntatem hominis Disputatio de Actu & Potentia.

hos diff

em com

ajorist

nctione

zi Vol

uod to

volun

o vela

teft, a

fferen

Intas

m &i

DOM: O

ndpa

m. L

ti di

1 COP

1 10

0.40

40

exe

ena

ntaf

iem:

lio-

em

de

aut

j.

.

2.

Ħ

li.

minis non posse rejicere aut aversari felicita. m, polle tamen ad certum tempus actionem etendi cohibere, atque adeo posse tempore

quo illud apperere vel non apperere. Tettio tenendum eft, Philosophos diffinete Libertatem in libertatem specificationis & mini. Libertas specificationis eft, qua voluntas era est & indifferens ad diversas specie actioscirca idem objectum, & hare revera est ipla great contrarietatis qua cernitur in actione vonatis. Libertas exercicii est qua voluntas indifcontredictionie que cernicur in actione volun.

tens est ad exercendam vel non exercendam tionem appetendi circa aliquod objectum, leout hæc libertas revera fit idem quod liber-

Politis his fundamentis, afferimus primo, Vo dem, fi referatur ad bonum ia genere & ejus minat. ppolitum, non habere indifferentiam contrarie- Qual. retione objecti. Et ratio est, quia si voluntas per Asfemtur ad bonum in genere, non indifferenter fertiones. habet ad bonum in genere, & ejus oppolimimalum scilicet neque enim Voluntas potest 1. Aftert. petere malum qua malum est, neque aversaurbonum qua bonum eft; led fi quid appetit voluntas, necessario appetit sub specie boni, atque adeo est desesminata ad bonum tantum aptiendum. Secundo afferimus Voluntatem, cum referrur ad bonum in genere, non habere indiffetentiam contradictionis ratione objecti; neque enim eft Voluntas indifferens ad apperendum bonum vel non-bonum, nam non-bonum eft oppolitum contradictorium boni. Ratio affertionis eft, quia voluntas fi quid appetit, appetit lab specie boni, non vero potest quid appetere quod non bonum viderur, atque adeo eft determinatum ad bonum tantum.

Afferi-

27. Notan-

1. Liberta Specificationis.

Liberias Exerc.

20. 5 Afert. Asserimus tertio, Voluntasem in hac confirmatione, id est, prout refertur ad bonum ing nere, non habere indifferentiam aut liberum contrarietatis ratione actionis qua tendit in bonum; indifferentia vero vel libertas contrariem ratione actionis est indifferentia ad appetendu vel aversandum, hæ enim sunt contrariæ actiones voluntatis; voluntas autem non est indiferens ad appetendum vel aversandum bonum qui bonum est, sed si aliquam operationem habe circa bonum, necessario id appetit.

4. Affert.

Afferimus quarto, Voluntasem in hac confide ratione babere libertatem contradictionis raim actionis fine: fi enim referatur voluntas ad bonun in genere, etfi non fit indifferens ad appetendum aut rejiciendum bonum qua bonum eft, efte men indifferens ad eliciendem actum appenito nie circa bonum, vel ad illud actum cohiber dum, id oft, ad illum actum non eliciendumpm certo tempore. Cum enim voluntas habeat do minium luz actionis, poteft actionem fuamel cere, vel suspendere & cohibere, pro arbitrio suo: hine patet, etfi voluntas respectu boni in genete non fit indifferens ad appetitionem & illius ap petitionis contrarium, fcilicet rejectionem, elle tamen indifferentem ad appeutionem & illus appetitionis oppositum contradictorium, scilica non appetitionem, quæ fir cohibendo adum voluntarisad certum tempus, hoc autem effein nostra potestate experientia constat.

s.Affers.

Asserimus quinto, Voluntatem in secunda consideratione, id est, cum resettur ad objectum suum principale, scili et. Summum Bonum, non habere indifferentiam seu sibertatem contratietatis ratione objecti asserimus item, eam non haben indifferentiam contradictionis ratione objectiidque quia non indifferenter se habet ad appeconfi

m ing

berta

t in b

aries

tendi

इ विशेष

indiff

ume

haber

nside

ODUM

A us

titio-

ben

do-

clia

uo: ete

10-

ffe

US

ct

n

.

nendum wesse selicem, & eius oppositum sive ntratium, scilicet wessemis si enim alterum soum voluntati proponeretur eligendum, elitet, wesse selicem, non vero eius oppositum raterea asserimus voluntatem in hac considerante non habera libertatem seu indisserentiam intratietatis ratione assionie sux, quia non est bera ad appetendum vel aversandum bonum 3 bere tamen libertatem contradictionis, quia ptest actionem appetendi selicitatem elicere al non elicere ad certum tempus, pro arbitrio

Sexto afferimus, Voluntatem in tertia confidenione, ideft, cum refertur ad aliquod bonum aniculare, quod neque eft Summum Bonum, eque cum co necessario conjunctum, afferihus, inquam, Voluntatem fic acceptam habere inifferentiam tum contrarictatis tum contradifionis ratione objecti : afferimus item babere inifferentiam contrarieraris & contradictionis mine affinns fue circa objectum. Verbi canta, voluntes noftra confideretur prout respicit oc bonum particulare, potum calidum, hoc repectu haber indifferentiam contrarictatis refpeauobjecti, nam indifferens eft ad apperendum otum calidum vel porum feigidum; habet item indifferentiam contradictionis respectu objecti, ut patet : item habet indifferentiam contrarietatis ratione actionis circa illud objectum, porest enim potum calidum vel appetere vel aversari : & laber indifferentiam contradictionis ratione act onis circa illud objectum, potest enim appetere vel non appetere, seu cohibere & suspendere actum appetendi.

Prius eft, Voluntatem habere maximam libertatem rollaria.

31. 5. Asfort.

dindifferentiam in hac tertia considerations, evidens eft. Pofterius eft, Voluntatem ins confideratione habere quandam libertatem & in ferentiam, que in cas potentias que non ago libere, id eft, ex megaleiri, cadere nequit: m rum, Voluntas in omni confideratione, qua omnia adfint quæ illi occasionem appetet præbere poffunt, potelt actum fuum fulpende & cohibere ad certum tempus: hoc autemcade non poteft in potentias non liberas, idqiquia pote sie non libere, cum omnia adfunt que ad age dum requiruntur, necessario operantur : igas verbi caufa, neceffario urit approximatum con bustibile, & bestia famelica necessario appen alimentum; homo vero quamvis famelicus fi ratione dominii quod voluntas habet in fu actiones, non folum porest ad certum tempe fuspendere actum appetendi, verum etiam pote appetere perpetuam carentiam cibi, ut pant ex iis qui abstinendo à cibo mortem fibi attule runt.

Duaftio.

Si quis quærat, An fit de ratione libera volus satie poffe appetere vel Bonum verum vel Bonus apparent ; Refp. Negative : Deus enim habetli berrimam voluntatem, nec tamen unquam potelt appetere Bonum apparens. Interim fi loquamur de Voluntate creata, id est, Angelica & Humana afferimus cam, nisi corroborerur adventitia gui tia, co iplo quod creata voluntas fit, posse deficere à vero Bono, & appetere Bonum apparents Dixi, nifi corroboretur Gratia, quia Angelibea ti, & Animæ glorificatæ, ratione infulæ Granz non possunt appetere Bonum apparens. Quod ergo à nonnullis objicieur, Deum non habere li berum Arbitrium, quia non est indifferens ad bonum vel malum eligendum, valde ridiculum eft. Si enim loquamur de malo qua malumelli nulla

Difputatio de Allu & Potentia.

la voluntas poteft effe indifferens ad bonum malum; si vero loquamur de malo prout et fub fpecie boni, voluntas creata in fua naconfiderata poreft vel Bonum verum vel um apparens appetere : interim ejus Liberinhoc non confiftit , fed adæquata Libertas funtatis confiftir in Libertate exercitii actio-; peculiaris vero Libertas quam habet ratioobjectorum particularium, præter indiffetiam contradictionis vel exercitii, includit am indifferentiam specificationis, ideft, ad erfas actiones specie, circa aliquod particu-

e objectum.

dione,

m in

O in

n agu

t: nu

quan

peter pende

a cade

a pote

d age

igni

a com

appen

Ds fr

fun

potal

port

MA.

10H

eli

reft

זנו

121

10

6-

51

1

Ð

Exis que à nobis dicta sunt de Libertate Vounis, facile est intelligere trimembrem illam Explicahilionem Apperiens quam adfert Fonfeca in tio diffinetaphylica fua; dicit enim alium Appetitum Appetit comnino liberam, alium omnino necessarium, tui qua um partim liberum partim necessarium. Appe is dicitur w owning liber nihil aliud eft quam Voluntas I Omnine ominis relata ad objecta fua parricularia; nam liber. orum respectu Voluntas nostra est libera & ord frecificationem & quod exercitium Cionis; vel, ut alii loquuntur, nostra Voluneft libera corum respectu, & libercare contrainuis & contradictionis. Appetitus omnino ne. 2. Omnierim elt, qui neque quoad exercitium liber no necef. ralis eft appetitus fenfitivus Bruti, qui ita ne. farius. ceffitatur ab objecto & dispositione potentia. rpermanente cadem notitia objecti, & cadem pop pofficielled appeniere; non folum on possit illud quod appetit aversari, verum tiam non poffit actum appetendi ad minimum tempus suspendere; tales etiam funt oranes ap. ¿ Et parpetitus innati rerum inanimatarum, ut pa pariim tet. Appetient partim liber partim necessarius necessa. el, qui non est indifferens ad speciem actionis, rims.

indiffe-

indifferens tamen eft ad exercicium ciulden & hic Appetitus nihil aliud est quam Volumus duabus primis considerationibus: si enim to Juntas referatur aut ad Bonum in genere, aut Summum Bonum, non est judifferens ad app tendum & rejiciendum, arque adeo non eft libe quoad speciem actionis; est tamen indiffere ad eliciendum actum appetendi vel illum coli bendum ad certum tempus, arque adeo el libe quoad exercitium actionis. Multa alia dicipol fent de Libertate Voluntaris, scilicet, Utrum Li bertas Arbitrii magis infit Intellectuian Volus tatis item, Ad hoc ut Voluntas fit libera, b trum sufficiat cam elle immunem à coactionts an vero eriam requiratur immunitas à necellia. te: verum de his loquemur in Tractatu de No cessario & Contingente.

## SECTIO VIII. De Caufa efficiente.

CI

CI

10

e \*

( i

poft divisionem Entis in Actum & Potentin (quæ est divisio periraab iis Entis Affedionibut que disjuncte dicuntur) sequitur Divisio Entis in Caufam & Effectum; quam Divisionen explicate flatuimus in hac Octava Sectione, cujus tres erunt partes. Prima parte agemus de Canfa in genere; secunda proponemus nonnullas oblervationes de Caufa Efficiente, quæ elt prima Caufæ species, tertia parte proponemus infignio res Dispu ationes de Causa Efficiente, cas pialer SECT. tim que in Theologia usum habent. Inprima parte primo afferemus & explicabimus cam de finitionem Caufe quam afferunt Philosophi, fe cundo, omiffa divisione Canfa in quatuor fust, spec es , quoniam ea latis nota eft, afferemut alias utiliores Diffinctiones Caufa : tertio, videbimis

PATI PTI-

mus quid fie Canfafitat de que roties different ilologhi, quarro, comparabimus Caulam cum Hat, & videbimus quomodo illud fit acciendum; Canfa eft nobilior fuo Effecto.

dem.

untasi

nim m

aut I

ad ann eft libe

ifteren

m cob it libe

ci po

am Li

12, b

iont, flua-

N

HILL

oni-

ilio

cm

e,

40

15

na

0.

4

2 1963

Primum quod uttinet inter omnes Definitioes Canfe, ca nobis maxime arridet qua utuntur 1. Defiarius, Ruvius, & alii, dicentes, Caufam effe nicio. rincipium per fe influens effe in aliud. In qua De. Canfa. mitione generisloco ponitut Principium, & reli- Definiuz particulæ explicant fpecialem naturam pienti. cause prout contradistinguitur ab aliis Princiiis, Dico Principium elle genus Caulæ, quia Princimniscaula est Principium non tamen contra : pinon rincipium enim efr illud omne ex quo aliquid fit quid. ut cognofcitur, item à quo aliquid incipit; unde locus ex quo quifquam proficifeitur dicitur principium viæ, quia ab co via incipit, non tamen porefe dici caufa viæ ; fimiliter proprietates & affectiones funt Principia perquæ acquirimus tognitionem effentiæ rerum, non tamen funt causa essentiæ, sed ejus effecta. Ad rationem ergo Principii, generaliter loquendo, tantum requiritur ut aliquo modo præcedat illud cujus eft Principium, scilicet vel cognitione, vel situ, vel natura, vel tempore. Ad rationem autem Caufæ, non folum requiritur ut præcedat id cufor eft Principium, fed etiam ut ita præcedat, ut illi tei quam præcedit effe tribuar.

Inter particulas definitionis hujus quæ locum obinent Differentia, primo occurrit particula perfe, qua excluduntur Caufa per accidens. Scrundo occurrir particula influent, que non ita la que freicte accipienda elt, utà nonnullis accipi fo- differentia let, pro co quodeft efficere effe in alio, fic enim competeret foli Cansa efficienti; led influere effe per fe. hic accipiendum est pro eo quod est quovis modo tribuere effe aleri, & fic competit omnibus

Quid re quiratur ad raise-77.0 173 Principile. Quid requiratur ad ratio-71 6 718 Canfa.

130 Parlicu-

Cau-

214

iæ

a

111

inc

B

121

er

ю

tci

C

fu

CI

n

¥

Caula fpeciebus, ut patet. Materia enim & Tor ma, celi non efficiane rei effe, illud tamen conti. tuunt : Finis vero sua bonitate excitat & more Efficientem ad tribuendum effe Effceto. Tem occurrie particula effe a qua quidem accipiend eft prout complectitur & effe Effentiz & En fentiæ: Effectum enim cum à Caulis fuis po ducitur, non tautum ab iis accipit exfiltentian ded & effentiam, quia ante Caulagum concus fum non habuit effentiam rea'em, ut postea do cebimus. Ubi notandum eft Philo ophos, dus afferunt Materiam & Formam elle Caufas Efes tien Efficientem vero & Finem non effe Cana Effentie, notandum, inquam, eft cos non ablolete velle Causas extrinsceas non tribuere elles tiam, fed tantum non tribuere effentiam confie suendo & integrando cam; Efficiens enim & fimis non fune Caufæ constitutivæ Effentiæ, kd productivæ tantum.

In alind,

Efe.

Deum Patrem non posse dici fana fam Filis

Ultima particula Definitionis, scilicet in alina maximum habet ufum propter Trinitaris Mylterium; namper alind hic intelligimus aliud cos faltem numero divertum à caufa. Unde pater quod quamvis in Trinitate Pater incffabili modo tribuat & communicet effentiam Filio, non tamen tribuit essentiam alteri enti, quoniam Pa ter & Filius habent unam effentiam numero; nimirum Pater totam fuam, id eft, infinitam, effentiam ita communicat Filio ab æterno & in æternum, ut candem totam in feiplo retineat Atque adeo l'ater non potest vere & proprie dici Caufa Filii : inter omnem enim Caufam & Elfectum intervenit inequalitas quoad prioritatem natura; atque adeo requiritur ut habeant diversas neuras, quia aliqui nulla inter cos ent prioriras & posterioritas natura.

Secundum quod attinet, omissa divisione

k For

onfi.

move

Crite

iende

Exf

old s

tiam

auon. a do-

dun

ea

211/4

alu-

ffen-

nfli

c Fi-

fed

ind,

te-

ens,

atet

110-

100

Pa.

0;

m, 10

20 1-

-

2.

nt

C

sufe in quatuor fuas species, considerande lunt 4 Diffinix Distinctiones Canfe que minus frequenter aliis explicantue. Primo ergo distinguimus quadam unfam, late & homonymice acceptum, in Canmperfe & per accident. Canfa perfe elt, que fe. indum proprism fuam naturam, & non fecunum aliquid quod ei accidit, eft Caula : hoc acto Statuatius ell Canfa per fe ftatum, quia Sta- Canfa varius qua Statuarius produxit flatuam. Caufa per fe. eraccidens elt, que non per fe, fed ratione alicuscum quo conjungitur producit effectum : fic deni. duficus poteft dici caufa flarum per accidens, uis seilicet accidit ut idem fit muficus & ftausrius; non enim mulicus qua mulicus produfitfratuam, fed mulicus qua fratuarius. Alio tiam modo dicitut Canfa per accidens, quando d quod per fe agit ad producendum effectum, non refertur ad verum ejus effectum quod producere intenderat, fed ad aliquod quod cum veocius effecto conjungiturs fic Statuarius etfi fit taufs perfe fratum, oft tamen caula per accident torum quæ fraruæ acciduntaquia fcilicet non intenderat producere ea-

Secundo, dividitur Canfa in primam & fecundam, Prima dunbus modis accipitur. Primo enima Diffint. Caufaprima dicitur es qua suprema est in ferie 2. Caufarum : hoc modo folus Deuses Canfa ab Canfa folute prima omnium que in Mundo fiunte Sc- prima. cuido, Caufa prima dicitur ca quæ proxime& immediate producit effectum: hoc modo dicimus rationalem hominis naturam effe caufam primam omnium proprietatum que homini conremunt; quia scilicet immediate & proxime eas producit. Caufa fecunda, si accipiatur prout opponitut Caufie prime in prima fignificatione, complectitur omnes Caufas creatas, & idem eft quod Caula Deo inferior. Canfa fecunda, fi acci-

Diftinat.

Caufa fecunda

piatur

no

10

Q B

É

piaeur prout opponitur Caula prima in polleiin significatione, complectitur omnes caufas rem tas, quæ scilicet interveniente alia causa effettu

producunt.

Diftinit. 3. Canfa effentjatirer Jubor lina. .

ealth.

Tertio, dividuntur Caufe in effentialiter &n eidentaliter subordinatas. Cause effentialiter suber dinate funt qualibet caufa qua ita affette fun ut altera carum ex natura fua depende at abale ra in caufando: quo modo Sol & Homo fun Caufa fubordinasa in productione hominis; to mo enimita depender à fole in actione genera di, ut fine virtute folis & aliorum fiderum co lestium non possit fœtum producere : similite creature in omnibus fuis actionibus ira Da Subordinantur, ut absque ejus concursu & cosperatione nihil quidquam efficere possint. Cante per accidens vel accidentaliser subo d nate funtile læ caufæ quæ ita fe habent, ut etfi carum uni ab altera originem traxerit & ab ea dependen; non tamen ab ca ita depender in causando, u fine ca non possit ope ari : hoc modo Pater socraris & Avus Socratis funt caufe Socratis actidentaliter subordinatæ; idque quia quamvis it Subordinentur ut avus Socratis sit causa supe rior parte Socratis, non tamen ita subordinaneur ut pater Socratis non possit producere filium funm abique concurfu avi fui.

Canfa accidenadliter Subordina-44.

Diftinit. 4. Caufa Univer-Salis & particula-Ber"

Quarto dividitur Caufa à Philosophis in unversalem & particularem. Vniversalis cft, quad certum effectum producendum non determinatur Particularis eft, cujus agendi virtus magis determinata elt ad cerrum effectum, Canfa univer-Salis alia est absolute ita dicta, & talis solus Deus cujus agendi virtus illimitata eft & infinita; alia eft comparativeita dicta, ut orbes cœleftes veibi caufa,qui per influxus fuos agunt in hac inferio-. ta. & magnam varietatem effectorum producunte Quinofferio

as rem

ffcam

er & a

r Subon

æ fun

ab alto

to fun

5 ; ko

neras

n ca-

nilita

Dee

(00-

anle

intik

Una

cat,

, Ut

50-

cci-

ita

pe.

20-

m

Ų.

d

Quinto, divi litur Canfa in adequatam & ina- Diffiulf. equatam. Ad equata eft, quæ cum fuo effecto ciprocatur, id eft qua polita necellario ponitur dage fictum. Inadequata eft, quæ cum fuo effecte on reciprocatur, arque adeo qua polica non fram ponitur effectum. Caula autem adaquata à hilosophis appellatur Causa proxima. Ubi nondum est, duobus modis diet Causam proxiam, scilicet vel in suo genere, hoc est, que inter i generis & ordinis caufas attingit immediate toductionem Effecti; vel Canfa proxima abfolmeque nihil aliud est quam Canfa adaquata, quia ropter eam simpliciter & revera est effectus. Sic orma specifica hominis est causa absolute proima, quia non folum est proxima in suo geete, id ele, proxime & immediate ejus forma's terum etiam ele caula propter quam homo efe homo simplicitet, & qua posita in materia neressario ponitur homo.

Tertium quod attinet, tenendum elt in omni Causatria consideranda esse ; scilicet ipsam zem 3. De que causa est, Relationem causa, & sunda- cansalitat mentum in quo fundatur Relatio caula, quod te. Philosophis dicitur Canfalitat, & causandi ratio; cum enim certum fit rem poffe elle antequam habeat relationem caufa, requiritur ut aliquid ei de novo adveniat in quo fundetur Relatio cause, vel ratione cujus illa relatio ei de novo competat : quod quidem annotandum eff, quia postea, cum loquemur de speciebus Caula, inveftigabimus quanam fit Caufalitas, cujufque Speciai.

Quartum quod attinet, notandum eft eam rem que Cassa dicitur duobus modis considerari polle : uno modo præcise, qua causa est, id est, tileor qua habet Relationem caufæ, & fundamentum fue Effeillius relationis; alio modo secundum absolu de.

3. Canfa ta & In. adaquatel

100 5. 2.19modo Canfa di-CAINT WO

01

consideratio etiam in effectum cader. Si igna consideratio etiam in effectum cader. Si igna conferamus causam qua causa est cum este qua talis est, absque dubio Causa etit nobilio suo Esfectu; idque quia divinius & præstantiu est dare esse quam accipere, & non dependere alio quam dependere. Si vero Causa & Esfectum considerentur secundum suam absolutam entratem, aliud statuendum etit de causa & esfectum neque enim omnis res quæ est Causa naturas est nobilior ca re quæ est Esfectum. Verum que niam res aliter atque aliter se habet in divent causarum generibus, de singulis Causarum generibus nostram mentem proponemus.

De Materia & Forma,

Si ergo loquamur de Materia & Forma, que funt Causa intrinseca, asserimus utramque est impersectionem & deteriorem toti Camposito. Rato est, quia omne Totum est persectius qualibetlu Parte; quia irem Totum compositum ex Materia & Forma nobiliorem habet essendi & operadi modum, quam vel Materia vel For 1 a. Totum enim Compositum per se subsisteit, per se operatur; Materia vero & Forma, ersi habeant suas ensistentias, quia tamen in alio exsistent, non possunt dici subsistere; subsistere enim, ut patebit posses, est ita exsistere, ut neque exsistat in alio tanquam in Subjecto, neq sin alio tanquam in Subjecto.

An Finis
fit prafiantior
Effecta,
An Caufia efficiens
fit nobiliar
(uo. Effe-

de.

Si vero loquamut de Cansa finali, afferimus Causam finalem interdum esse Essetu sun nobilivrem; exemplo selicitatis humanæ quæ est fini nostrarum actionum Patetitem Finem aliquando esse ignobiliorem suo Essectu, quia multi phi losophantur quæstus gratia, cum tamen seudium Philosophiæ divitiis longe præster. Denique quod ad Causam essectuem artinet asserimus Nuslam Causam essectuem principalem esse deteriorem suo essectuem propterea volumus compem suo essectue.

ell: qu

Si ign

effed

nobilio

fantiu

idere i

ffectua

m eng

ffectu

ura m

חוק מוף

ivers

n gente

quz

ie eft Ratio

et lut

fate.

fap-

mun

CTI-

Cr

·loc

po. att-

ro.

25

9.

1

j.

1.

n

nnem Caufam efficientem principalem effe rfectiorem fuo effectu; potelt enim fieri ut fit qualis perfectionis cum fuo effectu, ut cum omo general hominem, oce Rario aucem Qu'd nod mulla Caufa efficiens principalis fir detes Caufa or fuo effecte hae adferri potelt. Si Effectus efficiens liquis habeat affquid in le quo Causam effi. non sit entem principalem vincir dignitate, illud ha- fine offeervel à leiplo velà Caulafua ; Non à fe, ut pa - de, et (quia ninil præter Deum habet fuum effe aut houem effentiæ gradum à le ; ) non à Caufa , uis Hill eribuir id quod non haber, & quiduld Effector à Caula eribuiter id præexfiftir in and, vel excellention modo quam in effectu, effiltem æque perfecto ; ficeum Sol producit alorem in inferioribus corporibus, etfi Sol ipfe on libeat in le calorem co modo quo inferiot, mber tamen eminentiari modo, quia in fe iber finutem eaufativam caloris & altarum walitatum nobiliorum. Dixi aurem afficientem Cenfam principalem dignicate non effe inferiorem Effetts, quia Efficiences Coufe infleumentales spenumero fune natura fira imperfectiores effe. dibus luis, ut Temen respectu prolis in cujus genératione infreunientum eft. 10 20 2016

In fecunda parte bajus Sectionis agendum nobis eft de prima specie Caula, seilicet de Canfa Efficience. In qua tractatione primo adferemus par fe-Descriptione caufie efficien einfecundo, quæremusin quo pofita fis Caufalitas camfe efficientis tertio, adferendæ funt Diffinctiones Canfie efficientis. Quod attinet primum, ea fic describi porelt, Eft Principlum per fe à que procedie Effedins : que descriptio me colligitur ex 5. fib. Meraph. Verum Ariffor.co in loco, quia putaverat omnem Causam Efficiente efficere per motumaur mutationem, dicit cam el lePrincipium primum unde effactio & motni: quare

SECT. cunda. 1. Defimitte. Cansa Efficien!

cun\*

for

per et i

i in

eal

Gau

mp

ide

eni

e i

nat

n

-

aliqua transmutatione præexsistentis materiz, nos pro particula motus aut mutationu ponima particulam effectus. Per particulam autem equinnuitur distinctio Cansa Efficientis à relique Cansanum generibus, ut decent Ramista.

24. 2. Qua fit Caufs litas caufa efficienus.

Secundum quod artinet, afferimus, cum le vio & Conimbricenfibus, Actionem agentis que producit effectum ( ut actionem Fabri qua cho domum) elle ejus Caulalitatem : & ratio elliqui Caufali as efficiencis est illud quo posico aliqui denominaturadu Canfa efficiens, & quo ubim quibulcumque aliis politis non denominauti sed posita actione denominatur aliquid Canfet. ficiens actu, arque adeo haber Relationem caulz, ca vero sublata non potest aliquid denomina Caufa efficiens. Hic notandum eft actionem qui Artifex producir aliquod artefactum verbi caula etli quodam fenlu possit dici effcaum ejus, po prie tamen & vere non elle ejus effectum quod producere intendit, sed illud quod producereir tendit effectum, vel rationem caufandi, ut loquutzur. Notat aurem Martinius Canfalisatem efficith ais duplicem effe : unam effe Materiæ relpectu, quam præparat & disponit ad recipiendam Fotmam; alterem effe totius Compositi respectu, poltquam enim præparavit Materiam, Formam introducit, & totum Compositum efficit.

3. Varia difinctiones Canfa efficientis, Divif. L. Canfa afficientis, Canfa Bhyfica.

Tertium quod attinet, variæ afferuntur Difin-Eliones causa efficientie; nos autem, omissis aliis, eas tantum quæ utiliores sunt afferemus. Primo ergo, dividitur in Causam Physicam & Moralem, Physica non accipitut stricte, pro ca causa quæ corpus naturale est, aut aliquid ad corpus natuzale spectans; sed late, pro co omni quod habet realem influxum in effectum, seu quod vere & per se operatur ad tribuendum esse effectui.

Moralis

um fu

nateriz

onima magu

relique

m Ra

sis que

efficie

t, qui

liquid

blam

atutt

ad.

ulz,

1034

que nia

020od

ID-

in-

ti.

1,

f.

n

Morality .

Moralis caufa dicitur illa, que licet non-tealiter Caufa peretur in producendo effectu, ita tamen le haet in ordine ad mores (ut loquuntur) ac fi seveconferretese effectuis idque quia non minus imputatur effectus qui lequitur , quam fi per ealem influxum produxiset effectum : tales Saulæ funt Consulentes, Præcipientes, & nonmpedienres eum debeant impedire. Hinc paset , Id qued in genere Natura, ut ajunt, eft Caula per acidens, in genere Moris posse esse Causam per se: lic mim ablentia vel incuria Gubernatoris, in genee Natura est Causa per accidens submertionis navis, non enim per le aliquid operatur in submergenda navis attamen in genere Moris est caua per le, idque quia non minus ci imputari debet submersio navis, quam si per realem influxum aut actionem navem lubmerfisce lie qui luadet homini ut alterum interficiat, in genere Natura efe caufa per accidens illius interfectionis at i genere Moriseft caula per le.

Secundo, dividitur Canfa efficiens in principialem & Instrumentalem. Principalis est, quæ pet propriam virtutem quam non excedit effectus in effectum influie. Inftrumentalis vero, ut loquuntur Scholastici, est quæ ab alio agente elevatur adeffectum producendum, quem non poteft pro ducere propria sua virtute : sic instrumentum Fabri, quoniam eft quid brutum & inanimatum, non porefe per fe producere artelactum', led oporter ut ultra propriam suam perfectionem eleverur à C usa principali ad producendum

illud effectum quod ejus virtutem excedit. Tertio d'viditur in Agnivocam & Pnivocam Aquivoca Canfa efficient elt, quæ producit effedum natura à se diverta : sic Deus, Sol, & reliquæ Stellæ funt Caufe aquivoca coru quæ fiunt in Mundo Sublanari, Canfa Pnivoca cit, que Univera

166. Divif. 27 Casefa paincapas. Instrumentalis.

17. Divif. 3 3 Equisi-

E 55

broducti

ы

all

fi

producit effectum ejufdem Speciei ; ut Homo Hominem, Leo Leonem. Hæc autem eft diverfitas inter Caulam aquivocam & univocam, quod Caufa aquivoca principalis fir femper perfectior effentialiter fuo effectu, idque propter rationem. cam que afferti folet à Scholafticis; nimirum Caufa aquivoca principalis, cum non habeat infe formaliter perfectionem fui effecti, neceffe ell ut habeat in fe eminentiori modo, idque quia quidquid eft in effectu quod pertectionem arguit, illudeft in Canfa efficience principali vel codemyel eminentiori modo, ut ajunt: Caufa veto univeta aunquam eft perfectior effentialiter suo effectu, fed lemper ejufdem perfectionis effentialis, quia est ejusdem naturæ. Exempli causa, Leo genezans & Leo genitus funt ejufdem perfectionis effentialis, quia funt ejufdem narura : Sol vero, qui eft caufa caforis in interioribus corporibus, eribuit inferioribus perfectionem quandam, fcilicet calorem, quem quidem ipfe Sol non continet formaliter, fed eminenter.

Divif. 4. Caufa . immediata immediadiationa . wirtatir.

Dividitur Caufa efficient quarto in cam que agit immediate immediatione virtuts , & cam que agit immediate immediatione suppositi. Causa immediate agens immediatione virtutis , eft quæ agit in aliud per virturem non aliunde fibi communicatam, five illud quod agit fit ei propinquum, five fit ab co diffitum: exempli caufa, ignis cum per proprium calorem aquam fibi contiguam calefacit, agit immediate immediatione virtuis; ita etiam cum agit in rem aliquam à fe diffitam, ( fi modo non fit nimia diffantia ) agit etiam im. mediate immediatione virtutu, quia quocumque modo agat per calotem, agit per virtutem fibi aliunde non communicaram. Huic Caufæ efficienti opponitur ca quæ agit aliquid mediate medissione virtuitideft, que agit per virtutem fibi aliunde. Homo

diver.

fection

ionem.

nirum

t in fe

eft ut

quid-

guit,

n yel

Au,

quia

ene-

onis

10,

ci-

111-

12

12

it

shunde communicatam, ut Luna cum lumen fibi à Sole immissum in acrem jaculatur, & per illud hæc inferiora alterat.

Caufa efficiens immediate agens immediatione fappoficieft ca inter quam & effectum, five rem patientem, nullum aliud Suppositum, id eft, fingulare per fe fubliftens, interjectum eft : hoc modo aqua manum quam abluit tefrigerat immediata immediatione Supposiri. Huic opponitut Caufa efficiens mediate agens mediatione Juppofiil: verbi caula Sol dum agit in mundum infetiorem , & in terra producit animantia orta ex putri, agit mediate mediatione supposei, quia inter orbem Solis & terram interveniunt multa alla supposica, id est, singularia corpora; interim quamvis Sol non agat in terram immediate immed atione suppositi, tamen immediate immediatione virtutis, quia nativam fuam virtutem per: corpora intermedia tran: fundit, & per cam attingit terram.

Causa immedietionesu posti.

DISPUTATIO I.
Deprima Causa Efficiente & in specie de prima ejus
operatione, Creatione scilicet.

IN tertia parte hujus Scetionis fratumus proponere nonnullas Disputationes de Cansa Efficiente prima, Creatore scilicet qui solus absolute prima causa est. Notandum autem est Deum gloriosum considerati tum in Metaphysica generali, tum in Metaphysica speciali. In generali consideratur ut est prima cansa efficienti sin speciali vero consideratur ut est prima cansa efficienti sin speciali vero consideratur ut est primum Ens, id est, prima Entis species. Notandum item est, Deum gloriosum sub ratione prima Cansa tribus modis posse considerati; idque quia habet tres operationes sibi convenientes quatenus est psima Causa.

SECTA
pars ter-

Dens fub
ratione
Caufag
iribus
midis
confide-

Prima

Primaejus operatione ele retum productio exni hilo, & dicitus Creatio; fecunda eft retum productarum Confervatio; tettia eft Cooperatio & concursus com rebus à se productis & conserratis, quo cas in omnibus carum actionibus adiawat & fuftentat.

hæ

In

fiz.

ü

hrc.

Multa quari possunt de rerum Creatione, quæ quoniam.potius theologica funt quam Metaphylica, ad hanc disquisitionem non perilnent: nos ergo, iis omiffis que aliena funt à præfenti tractatione, ca tantum tractabimus quæ ab homine secundum naturæ lumen ratiocinante dijudicari & determinari possunt. Quare duo erunt membra hujus Disputationis; quo rum priori quæremus, An aliquis lumine fidi de litueus posit folidis rationibus demonstrare Denn effe caufam efficientem Mundi, , quæ mundumex nihilo produxie; vel, ut alii loquuntur, Anhomo lumine nasure scire possis dari primum aliqued Ens infinita virtutie, quod omnia alia ex nihilo produxit, atque adeo creavit. Posectiori vero quaremus, Quid' & quantum Homo, lumine Fidei deflicutue, & folius naturalis rationis lumine mens, pofit cognofcere de circumftantiis Creationis, id eft, de tempore in quo res traxerunt primam fuam originem à Deo.

Quo funs beins : Disputa. 31021A membra.

24. Del. menibro. An Ho-070 na; 14rali lumime pofiit sognofie. Te mundum a Des exequing.

2614

Quod ad prius attinct, nobis probabilior videtur corum fententia qui di unt Hominem poffe naturali lumine investigare Creationem mundi, id eft, per na:uralem rationem, camque certam & evidentem, statuere dari primam aliquam causam à qua omnia alia Entia profluxerunt , idque nulla præfuppolica materia à qua producerentur. Ita sentiunt clariffimi Philosophi & Theologi, Divus Thomas, Scotus, & corum affecta Halensis, Durandus, & inter modernos Conimbricenfes, Ruyius, & Suarius : elque

hac fententia valde confona Sactis Scripturis, que docent ex hoc mundo visibili poste oftendi Deum effeiut patet ex illo dicto Pauli ad Rom. Invifibilia Dei per ea que facta funt intelliguntur,

cap. 1. vetl. 20.

CXAN

pro-

crraadia.

ione,

Me.

beru.

ant a

mas

atio. ua-

140 Edei

'A'B

cx

1000

ed

10

20

ei

6

Quod fi quis quærat, que demonstratione pof. fins homines creasionem mundi demonfrare. Reff. Firmiffimam effe eam demonftrationem quæ pcuita ell à natura & conditione materiæ primæ; ex ca enim conflant omnia visibilia; atque adeo fi quis demonstraverit Deum effe Creatoico mareria prima, cadem opera demonfirat Deum effe Creatorem totius hujus mundi viff. bilis; Quicquidenim eft caufa caufæ, eft & caula causati. Demonstratio autem qua demon-Mratur Deum effe Creatorem materiæ primæ breeft; Materia prima vel habet fuum effe à fes vel aliunde. Non à se, quia tum (scil. si haberet sum effe à se, i. e. absque omni dependentia ab alio Ence ) materiæ primæ competeret extrema Enti perfectio, quam comitatur infinita virtus; extrema enim Entis perfectio ell ita elle ut à nullo alio dependear quoad fuum effe; nihil enim pollumus perfectius aut illustrius in ulla re cogitare, quam quod habeat effe independens ab omni alio : fi ergo mareria prima haberet fuum effe à le, effet Ens perfectiffimum, quod abfurdum eft, cum ea in genere Substantiarum immaterialium fit deterrima & imperfectiffima. Habet ergo fuum effe ab alio, i. e. necesse est cam ab alio productam else. Vel ergo producta est ex przexfiftenti materia, vel ex nulla materia przexliftente. Si prius, sequetur absurdum, scil dani materiam priorem prima ( loquimur enim de prima & fimpliciffima materia. ) Si ex nulla materia præexfistente producta est, necessario creata clt s quid enim ex aliud creatio, quam produ-

31. Demon-Araine Mundum offea Des creatum.

## HO SECTIO VIII. DISPUT. I.

No

unt

ean

010

exfi

con

rez

acc

rib

CT

eff

pt

t

pol-

&io rei ex nibilo? Si ergo materia ab aliqua capfa facta eft ex nihilo, necesse eft eam caulamefe infinitæ virtutis; nullum enim Ens producen potest aliquid ex nibilo, nisi sit infinita virtuis, ut demonstrat Metaphysici. Quod si infinitz virtutis fit ea caufa materiæ primæ, erit erim infinitæ Effentiæ effe enim infinitum in operando præfupponit re else infinitum in effendo fimpliciter. Q uod f. causa efficiens materia prima fit Ens infinitum, cum impossibile fit effe plut infinita, five fint vi fibilia five invifibilia, necest est omnia alia Entia esse finira & ab co de endentia. Arque adeo per hanc demonstrationem non tantum demonstratur dati Primam caufan rerum omnium visibilium Efficientem, verum& omnium invisibilium, i.e. Intelligentiarum.

Oljellime quadam.

Objest. 1.

34.

Contra id quod fatuimus, fcil. Mundi creationem simpliciter acceptam pro processione creaturarum à Creatore, nulla præsupposita materies poffe naturali lumine cognosci, varia afferti solent Argumenta. Primo ergo objicitur, Multos Philosophos ignorasse Creationem, & pro exemplo afferri poteft Aristot. quem multi dicunt non novisse creationem mundi : Ergo non est probabile homines lumine fidei destitutos posse creationem cognoscere; si enim aliqui id possent, maxime polsent Philosophi. Refp. primo, Platonem & alios novilse creationem. Secundo. Refp. illud argumentum else invalidum : ficut eniminvalida efset hæc confequentia, Mu'ti Philofophi errarunt in tradenda bujus rei Definitione, Ergo bona ejus Definitio afferri non potelt ab homine naturali; ita ctiam invalida eft hac conclusio: neque enim necesse est ut Philosophi qui superioribus seculis vixerunt, quosque non eft alloqueta Veritas coclo demifsa, cognoverint ca omnia que lumine Nature cognosci

RA.

....

can-

n effe

ucere

utis,

mirz

tiam

eran.

fim-

mz ura

efse

en-

em am

&

14

offunt. Tertio, quod ad Arifeot. attinet, plura unt testimonia in ejus Operibus quæ oftendunt sum novife creationem simpliciter acceptam pro rerum processione à Creatore ex nulla præexliftente materia; plura, inquam quam ea quæ contrarium oftendunt, ut bene observavit Suarez. Dixi Aristor, novisse creationem simpliciter acceptam pro rerum processione à Creatore ex nulla materia præexfiftente ; quia ex ejus Operibus cerrum est eum non agnovisse cam Mun di creationem que eft cum novitate effendi, ut loquintur: erfienim feiverat Deum effe caufam effic entem mundi , non tamen putabat Deum produvisse mundum in tempore, sed mundum ab aterno à Deo emanaffe; que emanatio ex ejus sententia eft Creatio, quia est rei productio ex nulla materia præexfi, iente.

Sreundo objicitut, Ad creandum requiri infig mitam virturem, neminem autem polle demon- Olject 2. frace dari in rerum natura infinitam virtutem activam: arque aden creationem non posse demonftrari, Reft. primo non effe necesse ut aliquis antequam demonstret effe Creationem, demonfirer dari infinitam virtutem; poreft enim Homo primo demonstrare creationem, & deinde ex creatione infinitam virtutem Creatoris. Secundo ref. poste ctiam aliis argum. Metaphysicis R.S. demonstrari infinitam virtutem primi Entis : Metaphysici enim per hoc Principium, Quicquid production eft ab also productum eft, & non à feipfo, quod valde evidens eft, demonstrant dari aliquod Ens inproductum & absolute primum, idq; ne detur progreffus in infinitum ; illud autem Ens inproductum, quia à nullo dependent, & ex le zternum eft, neceffario eft infinitæ virtutis, nihil enim eft à quo cjus virtus limitetur aut terminis circumscribatur, nihil quippe co

PC1=

persectius est aut else potest. Verum hæcdems Gratio luculentius à nobis proponetur in Do Ctrina de Deo.

26. Objett 3 AdHebi.11.L

Tertio, Fide, inquit Apol. novimus mundum Des effe creatum, ad Hebr, 11. 3. Ergo Creatio mundi non est cognoscibilis lumine natura probatur confequentia; Fider enim (ex Apostolo) eft fubfiftentia corum que non videntur, i.e. que neque sensu neque intellectu evidenter percipiuntur : fi ergo Creatio mundi fit evidentide montratione cognolcibilis ab intellectu hominis naturalis, non erit universalirer verum quod dicit Apostolus Fidem else wobs aon & mi Bourquist. Ad hoc Argumentum variæ adferuntur responsiones. Primo enim, nonnulli respondent Apole, illo capite ad Hebræos cum afferit creationem mundi Fide cognosci, non loqui de Creatione simpliciter: ea enim est demonstrabilis lumine Natura ; fed de Creatione ea quæ eft cum novitate estendi: volunt autem Creationem hoe modo accepram fola Fide cognosci, & non lumine Naturæ demonstrari. Secundo, alii respondent, Apost eo loco loqui de distincta, perfecta & salutari cognitione creationis; perfecta autem cognitio est scire mundum à Deo patre creatum effe per Aiger & S. Sandum; eft item fcire mundum esse à Deo creatum propter hominem, & hominem proprer manifestationem ju-

Refp.2.

Ref. 1.

Resp.3.

-13

stitiæ & milericordiæ divinæ. Tertio, respondent alii. Definitionem Fidei sie else accipiendam, Fides est subsistentia eorum quæ quamvis neque sensu neque intellectu perciperentur, crederentur tamen propter testimonium Dei; & secundum hane solutionem, ille qui habet de monstrationem creationis in mente, porest habere ejustem sidem in mente; per sidem enim samplenum præbet assensum illi conclusioni.

e qu

uam

rab

ign

ENT

Q

ris !

ici c

lem

log

010

Si

om

ter

t quamvis ca nulla ratione probati pollit, imo mamyis ratio videatur oftendere contrarium, rabere tamen affenfum, idque propter cestimonium Dei : atque hic eft fenfus particulæ mir pui Europier, ut volunt illi.

demos

in Do

ndund

Creatio

æ. pro.

(lolo)

e. qua

crcipi-

ntide

minis

d di-

wirm.

onli

pofe.

cm one

ine

10.

00

1. 1.

a

Quarto, Philosophi afferunt Ex nibilo nibil firi, ergo putant Creationem, i. e. productionem Objett. 4: miex nihilo, effe impossibilem, Ref. Aristotelem & alios, dum utuntur illo Principio, non loqui de actione primi Entis, fed de naturali productione que fir virtute alicuius Entis finiti. Si ergo loquamur de actione Entis finiti, abique omnidabio verum eft, nullum Ens finitum pofle producere aliquid ex nihilo ; non vero admittendum est illud Axioma fi intelligatur de omni

Hactenus fuit primam membrum hujus Difpurationis, in quo flatuimus Naturali ratione de- De 11. menfirari posse; dart primam causam efficientem membro mudi. Caterum non hie ceffat dubitatio; du-bujut bitant enim Philosophi & Theologi, an sicut de- feil. monftrari poteft Deum effe caufam Efficientem mundisita demonstrari postit Deum ab eterno effe- bomo coisse mundum, an vero in principio temporis mun gnoscere dum efferiffe. In qua controversia tres funt dicen- poffit dedi modi. Primus eft Peripateticorum ethnico- di comi rum, qui putabant folidis rationibus demonftrari posse Deum effecilse mundum ab æterno, nit. & non in principio tempotis. Secundus modus ell corum qui dicunt neque demonstrari posse funt de naturalibus demonstrationibus mundum exti- versa tife ab zterno, neque polie demonstrari mun. opinione. dum cœpifse in tempore ; idque qu'a ex corum 1. feutentia & eft poffibile mundum exflitifse ab æterno, & in tempore incipere elle, atque adeo neutrum horum polse per demonstrationem aliquam refutari : per demonstrationem, inquam,

Rantiis .

naturalem; nam cettum est apud Theologi Christianos mundum copisse in tempore, idqu quia docer Sacra Scriptura. Terrius dicendi mo. dus eft corum qui putant non folum polle pet testimonia Scripturæ fed etiam per naturales de monterationes, demonterari mundum elle à De creatum cum novitate effendi : hi enim putat non folum effe verum quod Mundus in temport falus fit , verum etiam purant impossibile elle per porentiam Deiabsolutam ut mundus exsiste retab zterno. Prima ergo & terria fententia fut oppofitæ, quia carum alrera fratuit mundumnecell'irio exfririffe ab ærerno; altera vero mundum neceffario in tempore comife exfitere, & net potuiffe exfiftere ab arerno. Secunda vero fertentia eft media inter utramque, ita tamen ut repugner utrique: nam afferit & æternam creationem , & creationem cum novitate effendi effe poffibilem , erfi fateatur non fuilse creationem aternam , fed tantum creationem confunctam cum noviere elsendi. Tres esunt ergo partes hujus policioris Dispurationis; quarum prima examinabimus primam fententiam , fecunda fecundam, & terria tertiam.

Quod ad primum dicendi modum attinet, nos 1. Denn non folum affermus inanes & debiles effe omprima mi-) nes demonftraciones quibus Ariftot. & alir demone, monftrant impossibilitatem nova creationisi verum etiam afferimus Chriftianum Philof. poffe per demonstrationes naturales, i.e. per naturalia media, evidenter contra Ariftot, & ejus sequaces offendere novam creationem else poffibilem. Cum autem mulea demonftrariones poffintad hoc probandum adferri, nos, aliis omiffis, unam a feremus que eft Fundamentum omnium, Nititur autem hac Demonstratio duobus Fundamentis, quæ in Peripatetica Philof. evidentia

Demonfiraint nevam creationem effe posibi. lem\_

funt;

unt i

on fi

grali

otel

rima

infi :

Can

ditar

phile

hoe !

hoc

eft c

ma

Aid

fa

ct

fe

ologu

idque

i mo.

e per

csde

Deo

utane

port

: cle

file

furf

ne-

um

lî î

710

10

1-

le

M.

unt; nititur eriam tertio Principio, quod etfi on be adeo certum in Philosophia Aristot. naurali tamen lumine ejus veritas facile oftendi oteft, Primum Principium eft, Quod dernruna prime omnium rerum Caufa Efficiens; hoc enim pli admittunt qui æternam creationem agnofrant. Secundym eft, Quod primum hoc Ens fis pradisam Intellectu & Voluntares quod certum eft in philesephia Ariftor. Terrium eft, Quod primum hoe Ensagas libere, & non ex neceficate Natura : hoc autem evidenter probatur, 1. quia Liberras eft de ratione Voluntatis, ut patet ; a quia fi prima Caufa ageret ex necefficate natura, imperfediorem & ignobiliorem haberet operandi modum quam homines, quos certum est agere la ogazeiour. Politis Principiis ita ratiocinamur; Qui libere agit ille potest agere quando rule, & actionem foam cohibere: At prima Caufain creatione mundi libere agir: Ergo poture creare mundum quando volait, & actionem creandi quamdiu placet cohibere vel fufpenderes non ergo necessario exfistit mundus ab æterno, led poruit exfifrere in tempore.

Supereft jam ut folvamus ea argumenta quæ ab Ariftot. & gliis afferuntut pro aternitate Solvanmundi ; inter quæ cum multa fint quæ ex nova tur argucreatione oftendere videntur Deum effe murabi- ment. lem, omittenda funt & traftanda in Doftrina de Arifles. Des. Alia vero quae propria funt hujus loci hic de alisdifsolvenda font. Prima ratio pro fententia Ari- 1. argum. fror hec eft ; Si morus cœli non fuit ab æterno, Ariflos. fuir aliquis primus motus : fi fuir aliquis primus morus, ille morus coepit effe : fi coepit effe, fuit mi tus ante primum motum, quia quiequid incipit elses producitur per aliquam generationem & morum. Ad hoc argum. breviter respondetur, Refe-& motum cœli & ipfum cœlum in principio

temporis copiffe exliftere, non tamen hæcm ducta effe per aliquem motum, imo nequen mutationem, sed per creationem; Creatio eni (ut purant doctifsimi Theologi) neque mon est, neque mutatio; idque quia quod muta proprie dicta mutatione, illud mutatur de pro ri ftatu in posteriorem aliquam conditionem, to autem antequam createntur in nullo fratu mi fuerunt, sed simpliciter non fuerunt.

ngi:

ne c

ffit

ofol

rop

rear

Deu di,

etc

en

net

rat

he

et

u

ti

31. 2.47g. Ariftot.

Secundum argum. pro Ariftot. hoc eft; S tempus habuit initium, prius non fuit, & politi copir else : at ratio prioris & pofrerioris non datur abique tempore, quia prius & polterius fun differentiæ temporis : ergo antequam tempu elset, jam tempus erat, Refp. Cum dicimus priss non fuife sempus & pofea capiffe effe, illud prim non importare differentiam veri & realis temporis, fed cantum imaginarii, quod quidem sempet fuit, ficut etiam Philosophi dicunt ante conditum mundum fuise imaginarium spatium in quo postes conditus est.

3 2. 3 arg. Arifot.

Tertium: Aut dicendum eft Deum voluifle creare mundum antequam creavit & non potuilfe, aut potuille & non voluiffe, aut neg; potuille neg; voluiffe. Primum non eft dicendum, quia arguit in Deo imbecillitatem; neque lecundum, quia arguit invidiam, invidus enim elt qui non vult facere bonum quod poteft; at neque tettium dicendum, quoniam argust imbecillitatem & invidiam : Superell ergo, tribus rejectis, quartum, feil. Deum & potuille & voluiffe create mundum ab æterno, atque adeo feciffe. Respon. Deum ab omni zternitate habuiffe potentiam creandi mundum, non tamen voluiffe ab zternisate creare ; neque quod poteltas illi deellet, neque quod invidia rerardaret, sed quia secundum Divinæ fuz Sapientiæ confilium videbat magis

hæcpm

eque pe

mon

mutan

de prio

icm, ro

tu reali

elt; Si

c police

non da.

as fune

empus

orius .

d prim

mpe-

mper

ondi-

qua

ille

uif-

Be

112

1,

n

.

igis conducére novam creaturæ exhitentiam ejus gloriam manifestandam, quam æternam ufdem exfiftenriam; idque quia ex nova creatie conspicuum fait Deum neque ex naturæ nefitate agere, neque ullius rei indigere, fed fe lo beatum effe. Cererum norandum eft illam ropolitionem, Dens non voluit ab eterno mundum eare, elle ambiguam : vel enim hic est fenfus' beus ab aterno non habebat voluntatem creanti, & hoc ell falfum, quia decretum creandi eft eternum; vel hic, Deus non habuit voluntaem efficiendi creaturam per æternam creationem, & hie lenfus eft verus, habuit enim voluntatem producendi creaturam in tempore. Similiterilla propositio est ambigua , Deus pornis ab aterno mundum creare : vel enim intelligitut Deum habuiste ab zterno sibi convenientem potendam creandi, & hic fenfus eft verus; vel intelligitut Deum habere potentiam creaturam efficiendi per æternam ereationem, & hic fenfus eft dubius, nam vocatur in controversiam posibilitas eterne Creatimiss

Rejecta ergo prima hæc fententia, examinanda venit fecunda, cujus defenfores inter fe diferepant. Primo enim, nonnulli afferunt totum mundum, cum morn cumque vicifitudine generationum & corrupcionum, potuisse ab eterno durare, i. c. mundum in fatu in quo jam eft, potuifle ab #terno exfistere, cum quadam tamen dependentia Creatore. Sed hæc fententia defendi non potell, idque quia si ponamus mundum exftitiffe ab zterno in codem ftatu in quo nunc eft, fequentur multa impossibilia & admodum absurda : fcil. Si mundus exftitiffer ab æterno, ortus & interieus hominum duraffet jam per infinita fecula; cumque hominum anima fint imn or-Mis, fequeretur jam exliftere infinitas homirum animas

33. De 2 Opinione. Cujus defenfores trifariam fentiunt. I Sontentia.

2000

15.04

Eorum

animas à corporibus separatas : hoc autem te optere pugnat Aristot, qui putat non posse dari numerus na, il actu inspiritum. Cum ergo hoc sit plane impossi ntenti bile, pariter impossibile est mundum exstitusseabretes seterno. Deinde si dicant, non esse absurdum dan orrent numerum infinitum in rebus spiritualibus, & An utamus stot, de solis corporibus locutum esse, cum di ne ali cit non dari actu infinitum, instare possumus di fabili cendo, neque posse dari infinitum in spirituali-unque bus, idque quia si jam essent infinita anima, se-ale n queretur infinitum numerum augeri polle, quo tius tidie enim animarum numerus augetur.

men

inita

Re

and

Eu

ofic

201

Cre

gao

pus

Æ

M

D

34. 2 Sen zent.

Rofus.

- Secundo, alii cum viderent hanc fententiam non posse defendi, magis limitate loquebantur; dicebant enim Mundum cum omnibus suis partibus, dempto genere humano, posuife exfifere al eterno, Calum autem cum ejus motis putabant potuiffe durare ab eterno. Verum hæc fententia etjam defendi nequit; ex ea enim fequetur infinitas jam præteriise revolutiones cœli, infinitos dies, annos, menfes, &c. Hæc autem funt abfutda, quia nemo potest percipere quomodo infinitum pofit pereranfiri, ut ajunt ; quia irem valde absurdum eft infinitum poffe augeri; quia denique fatendum ils erit tot præteriille menfes quot dies, & tot annos quod menfes; ratio eft, quia infinitum non est infinito majus, arque adea cum & menles & dies & Anni fint infiniti nume re, erunt omnes Pares numero.

35. 2. Sen-Bent.

Tertio, alii, quoniam vident etiam hanclecundam sententiam non posse desendi , magis adhue limicate loquuntur, afferuntque Mundum potniffe exfiftere ab eterno, abfque motu tamen & operatione: videntenim motum non poffe exiftere ab ærerno, quoniam implicat contradictionem; vident etiam fucceffionem & generationem non polle, quia implicant contradictionem; & propterca com to opterea asserunt Deum possiffe creareres ab aimermoras, ita samen us ipsa non operata surins. Hance
inpossiontentiam profirentur doctissimi Aristot, intertisse ab retes Ruyius, Suarez, & Conimb. nec ab ea abindan orrent Polanus, Tilenus, & alii. Verum non

Anti-utamus arernam hanc exsistentiam creaturaum die ne aliqua operatione posse consistere cum inius die sabili illa Dei sapientia qua nihil sacit srustraituali, uarque, ur ait Aristot, semper facit quod melius
es se see le: melius autem & convenientius est rem non
quo nius exsistere quam habeat suam operationem,
um tem sine ullo uso & frustro exsistere per inum rem line ullo ulu & fructu extilere per ininita fecula.

tiam

e 46

po-

Ctni-

OS

1-

.

c

16:

turi Rejectis jam duabus primis Cententiis, examiarti. anda venie tertia, corum scilicer qui putant De 3.0-Eternam exfiftentiam Creatura effe fimpliciter im - pinione. ofibilem, & poffe demonstrari mundum in tempore allumesse. Quoniam ergo bi putant æternam reatura exfistentiam variis modis repugnare Creatori & creatura, confiderandum nobis eft quot & quibus rationibus hac aterna creatio repugnantiam includat. Primum ergo, afferimus Eseman Creature exfiftentiam non repugnare potentie Creatoris, quia illa est infinita. Secundo, isferimus eam non repugnare libertasi Voluntatis que Deus oft predirus atque adeo reicimus corum fententiam, qui putant ex æterna creatione fequi Deum agere ex necessitate naturas ratio est,quia ficut Deus ab eterno determinavit Voluntatem fuam ad diligendos nonnullos & rejiciendos alios, quidni poruit etiam ab æterno determinare Voluntatem ad operandum absque ulla repugnamia cum libertate fua. Terrio afferimus Æternam durationem Creature neque repugnare Effentia creaure, neque ejufdem exfiftentie : li enim aliqua ratione ils repugnaret, maxime ils repugnases quia viderus sis tribuere lofinitam vim ; led hoc

hoc non sequetur, idque quia eterna exfissa ereatura nihil aliud est quam non interrupta perpetua dependentia à Creatore, hae autes dependentia non infiniram vim sed finita arguir.

37. Object.

Refp.

Objiciet hic aliquis, Æternitatem effe attib tum Dei incommunicabile, arque adeo ei communicationem repugnare & natura Creat ris & natura Entis creati. Refpon. Eternitain duobus modis script; primo generaliter, pr duratione interminata aut quoad ante aut que ad poft ; & fi fic accipiatur, non eft attributu Dei incommunicabile : fecundo accipitur pi duratione interminabili & quoad ante & quos poft, juxta Boerium dicentem Eternitatem inserminabilem & plenam vitæ possessionem, i.c durationem ejulmodi Entis quod ita necessaria & ab intrinfeco exfiftit, ut ejus duratio à nulle interrumpi poffit, multo minus ab aliquo aufte ri ; & fic eft attriburum Dei fimpliciter incommuoicabile, ejufque nullum veftigium, nulla fe militudo infinitur in Creaturis.

Asserimus quarto, Æternitatem creations un repugnare natura creationn; definitur enim Creatio, Productio rei ex nihilo: cujus dua sunt particula, prima est productio rei, altera est ex nihilo. Non repugnat productioni esse aternam, quoniam generatio Filii, secunda Persona Trinitatis est quadam productio, & tamen est aterna: neque item repugnat aternitas particula ex nihilo; idque quia ea particula non significat rem creatam primo esse nihilo, & deinde esse aliquid; sed tantum negat causam materialem, ut sensus sit Creationem esse productionem rei ex nulla pratexistente materia, talis autem productio potuit esse aterna.

Quinto afeerimus, Aternam exfefiențiam mun-

hardicum mean repuguare natura motursut lapra obatum elt; aternam vere exfistentiam rerum mine operatione repugnare fapientic Createreque adeo hominem iumine Natura poffe ontrace mundum in tempore effe factum : orest enien quis lumine Name a demonstrate imum Em habers perfectiffimum intellectum, nde fequitur elle pradieum perfediffima fapi . mis, arque adeo nibil poste facere quod ulle odoinconvenicos & otiolum eft. Quadam aanobis dicenda funt de natura Crastionie, idque fine lequentis Disputationis, ubi curiforetous ansilles actiones prime Caules, Creationem (c. Conferentienem erderabate inmip mit cutpitut Doder same as the down manager of the

ibi ciu

pri

pn oal

1, 0

ario

ullo

fer

m-6

Hen

re-

-10 lo.

ni-

tis

16-100

1ed fit

20

ait

-

## DISPUTATIO IL

market and residence the state of the De fevunda operatione Canfa prime, Conforvations foilices

they sup not mablup with a war war Piplicata prima recum commum emanatione à prima Caufe, dicendum fequitur de Depenquali continua quam in fuo offe & eperari ent à prima Causa, atque adeo dicendum obis eft de duabus illis actionibus primæ Caules Confervatione leile qua res in suo effe confernd Cooperations, qua cas in carum operatione tentat de adjuvat, De Confervatione dicemus de Disputatione, & de Concursu vel Cooperatione parationis, quarum paires videbirous que fie ne. files Conferentinies fecunde quoniam flatuhus offe, & actio que carum offe confervat, fint u-na le cadem action an seco diserfe, ideo explicabiens naturan Greationis fecundum vulgatam que deferipaison sonsestis parte determinabis

15

ter

20

69

10

ad

um

ut

MF,

att

CIE

du

mi

qu

tui

h

pa

ur

CE

gen-

mus an Creatio & Confervatio fint eadem affing potius generaliter , utrum productio qua Da rei contert efe & Conferyatio fint eadem, ane to diverfæ actiones non enim putandum eft De um lemper cum confert reieffe,cam crearesidqu quia cum ignis, verbi caufa, producit caloremi aqua, Deus concurrit cum igne ad producendu illum calorem, acque adeo fimul cum igne co fere calori effe, non quidem creando calorem fed fimul cum igne cum educendo ex potenti matenzaque.

41. 1. Qua Be necef-Suas Con. Gi vallemij.

Quod ad primum attinet, communis fenter tia eft Ratrum & omnium Theologorum, tan antiquotum quam modernotum, res omnesites Deo dependere in effendo, se non posint vel ala num momentum durare, fe Deue potentem fuam nienum fuberahere, i. e. fi cohiberet illum influxum vel illam actionem qua carum effe confervat. Confervatio elt quidam influxus velactio Creato. ris in creaturas; actio quidem non qua confett effe rei que prius non habuit effe, fed qua confert effe rei que prius illud effe accepit, continuo enim confert effe etft eadem actione, ut poffer patchit.

Quid Conferua-No.

Hec opinio procul dubio vera est, primo proprer aperriffima teftimonia Sacræ Scripturz! in Epift. enim ad Rom, cap. xg. dicuntur mile effe ex ipfo, per ipfum, & inipfo ; ita enim ad Heb. 11. 1. dichur portare omnia verbe virentis fud; & Actor 17. dicimur in co vivere; moveri. & effe. Secundo probarur evidentibus rationibus. Si re enim res non indigerent confervatione primz Caufæ , fequerur celos & angelos , qui funt fubftantia incorsupribiles, quamvis à Deo non confervarentur, polle in eternum durare, nulla enim caufa naruralis poffir ils interieum adferrac. Stautem orber eceleftes & corum Intelli-

41. 1. Arg. Probatur off comuino ne effariam. Lecis, Scriptu-

25 2 27 °

Etio,

a Do

ann

eff De

sidge

remi

ndu

e con

rem

tentu

nten

tam

ita

et p

mid-

XUM

vat.

-016

fert

on-

100 C8'

101

2:

i

٥.

19

1

MUSICO

E-

mis motrices pollent in eternum durare, in teraum ctiam pollent durare Elementa cum e generationum & corruptionum vicifitudie quam jam habent : Materia enim Elementoumeft incorruptibilis, i. e. pon poteft deftrui ab illa caula phylica : quod ad Formas, etfi illa adece fint, nunquam tamen pollet fieri ut ulim Elementum fecundum fe totum destructeur; partes quidem Elementorum deftruerenur, ut jam deftruuntur, verum quantum ex une patte discederet alicui Elemento, tantum ex alera recederet, idque propter mutuum Elementorum confictum. Ipla ergo Elementa fecundumile tota propter magnitudinem fuam & moemin zternum permanerent , atque adeo'totus mundus à Deo non conscivatus in eternum durarer. Hoc autem absurdum eft & impiums quia nimium derggat Creatore, & tribuit creaturz.

Terrio, Magis dependent creatura à Deo quam humen à corpore luthinoso, plus enim & inseparabilius fluit prima Caufa fua in effecta, quam una creatura in aliam; fed lumen nifi confervetura corpore luminoso illico interit, eget enim continua actione illuminandi corpus illud in quo recipitut lumen; ergo & creeture abique Dei conservatione in nihilum redirent. Quarto, Artie Si creature non egeant conservatione Deis sequetur unam creaturam plus dependere ab alia, quam creature à Creatore : ratioeft, Quia Acctdensita dependes à Subffantia, ut nis ab co confervaretur in nihilum evanesceret 3 Materia na a Forma dependet , ut fine forma conzerere acqueat : ablurdum autem eft creaturam plus dependere ab alia creatura, quam creatura Greatore; idque quia fi hoc admittatur, lequefur unam creaturam in effendo plus excedere

430

adry 5.

aliam, quam creatura exceduntur à Creatore et ma enim creatura respectu alterius haberet mis dependentem, atque adeo imperfectum, estent modum quam creatura habent respectu Creat ris. Quinto, Si Ens analogice dicitur de Creatore & creatura tantum quia creatura accepit si à Creatore, non vero quia ab eo simpliciter indicado dependet; sequetur Ens etiam analogia dici de duobus Entibus aque perfectis, quod alfurdum est: ratio est, Quia quodibet Essetun accipit esse à sua Causa; sed Essecta ea qua producuntur à Causa univoca habent parem pesse dicionem cum sua Causa; ergo Ens de duobus Entibus aque persectis analogice pradicabitur.

(

DE DE

lla

ME

lati elle cui col

tA.

un

141

60

fut

Sen

fei nil

M

P

10

qi hi

paren-

44. Ohest I.

Jam folvenda veniunt argumenta que adferi poliunt ad probandum creaturas, poliquam acceperant effe à Deo , non egere actione confervandi. Primum hoc ett, Si opera artificum, w domus, pictura, &c. poft absolutionem fine amfice coherent, nec ejus open depofcun, multo magis poterit Deus, cujus ed infinita virtus, ef ficereut creature, que funt opera Divine atis, ceffanre ejus opera permaneant. Refp. creatura magis à Deo pendere quam arrefacta ab arrifices arque adeo est impar ratio : neque hoc derogat Divina potentia dignitari , cum potius cam commender, à qua, tanquam à perenni fonte exfiltehria, univerla pendent; hoc eriam creatura. fum imbecillirarem & inopiam tellatur, quai prima Caufa perenniter hauriant effe. Quocites aon eft perfectio simpliciter in humano artifice, quod possir efficere arrefactum à se independent idque quis arguit imperfectionem artificis que creatura eft, & fecundum quam eft incapax fupreme illin perfectionis. Dixi, non elle perfectionem fimpliciter, quis fecundum quid & comparative est perfectio, nimirum quia fi com-

Resp.

De Caufa confervantes 5 2

O16 18

mag

clien

reate

reate

pit eff

rind

pigo

id al

Ctum

pro-

erfe

obet

tur.

ferni

180

fer

ut

Iti-

lto

ef.

15,

25

Ĉ1

ıc

ď

mentue inter le creati artifices, ille magis lauun qui opus absolutum & à se independens roducit, quam qui opus minus abfolutum prouçit.

45. Objett . Z.

Confervatio nihil aliud eft quam repetita coladoiplus effe, hac autem non folum non videur necefaria, verum eriam fuperffua; nam queber ers reifnebit effe libi femel darum, etiamfi lad amplius non detur, dummodo non auferaur. Refp. Confervationem non effe iteratam col- Aff. stionem ejuldem Effentiæ ; licut enim ipfum fenon eft iteratum, fed o anet unum & idem, fic cuam influxus quo res confervatur eft cadem collacio ejo dem effecontinuara, & non interrupta: lieut actio qua fol confervat lumen in acre eft una actio continuata, & non intertupta. Ad altesam pattem ejuldem argum. selpondeo, illam collationem non effe superfluam, quia fine ca non fufficerent fibires create ut fustentarentur in elfendo. At instabit quis, Nulla resseiplam privat Inflant. aut privare poteft fuo effe; ergo fi femel detur rei offe, illa rea quantum elt ex fe perpetuo retinebit of etiams illud effe amplius non conferatur, dummodo per aliquam actionem contratiam non suferatur. Relpondeo, res iplas non polle Top. seipsas privare suo effe, quia illud repugnans est; nihilominus fi prima Causa abstraherer influsum fuum confervativum tes privarentut fuo effe Deo, non per actionem contrariam.led per fufpensionem vel cohibitionem actionis necessario requilien ad corum effe : & hic revera ell modus quo Deus annihilare poreft creaturam, fcil. fi cohibeat actionem confervandis fine qua creatura; exlifere non poffunt.

13.19

中の大変な変色

Tenio, Quadam res funt natura fua incorruptibilis, atque adeo non possunt non effe, hæ Objed. 34 ergo non egebunt conservatione prima Cau-

46

Bis SECTIO VIII. DISPUT. II.

rie

die

e

tar

noi Sul

pro

DE

æ

ne

pti

PE

1

qu

PT

DU

10

10

G

ti

lu

C

zia

fa. Probatur antecedens, Quod perfe incht cui rei, semper ei convenit, nec ejus opposium ei convenire poteftsfic, verbi caufa, rifibilitasinel homini, ut lemper & necessario ei inelt, quisinest primo modo per fe; & aternitas vel incompribilitas per le convenit quibufdam creaturis,es go necessario. Refp. illam incorruptibilitaten que dicitur per le competere Angelis, cœlis &s nimabus, nonita accipiendam effe, ut putemu cas creaturas nullo modo perire poffe, ( perirent enim fiprima Caufa confluxum fuum conlervativum cohiberet) fed quod ille creature nulla virtute creata, atque adeo nullius creatura actione delleui postint. Et hic est fensus illius Divisionis qua dividuntur Subfantie in eternas & caducas. Substantia enim aliza creaturis destruipole funt, ut corpora fublunaria; aliz à nulla creatisa deftrui poffunt, ut cœlum, Angeli & anima. Caterum f respiciamus primam, Caulam & dependentiam creaturarum ab ea , nihil eft quod non a prima Caufa deftrui & annihilari posir, pet abstractionem , scilicet influxus illius con-Servativia Pollunt alia argumenta afferri exinserpretibus, fed hæc tria præcipua funt, & excorum solutione reliqua omnia dissolvi polfunt.

47s
31. Explicatur
matura
Creatiomis.
Definitia
Creatiomis.
Creatio
duplicater
fuguitus.

20/1.

Senfus

divisio-

mis Sub.

fant, in

& cadn.

altrn4

007.

In secunda pare hujus Disputationis statuimus explicare natutam Creationis, idque ut commodius în tertia parte determinari possitilla controversia de identitate Creationis & Conservationis. Tenendum ergo est Theologos & Philosophos sie definite Creationem, Creatio est alieujus productio ex nihilo. Qua quidem Definitio duodus modis intelligi potest, quia nomen Creationia duodus modis accipi solet: priori mo so pro productione rei per se subsidentis; & tum sie accipienda est Definitio, Crea-

1.

acff all

Olitun

as inch

uis in.

corru-

ris, ch

tatem

3 &

cmm

ricent.

crv4.

alluc

Aio.

fio-

du.

100

10

2

0

bo

7

k

rieff productio rei per fe fubfiftentis ex nihilo. linceft quod Philosophi & Theologi loquentes e Creatione in hac acceptione, dicant folas Subfantias proprie & per le creati, Accidentia vero on creari, fed concreari, & comproduci cum Subflantiis. Posteriori modo accipitur Creatio pro productione cujustibet rei ex nulla materia præexlistente, five fit per fe fublistens, five non; & hoc modo Aceidentia Substantiarum, quia non educta funt ex potentia alicujus subjecti prajacentis, à Philosophis creata dicuntut effe in principio temporis.

Conimbric. in explicatione 8. Phyl. notant quetuor modis posse aliquid dici, fieri ex nulla Quaruer prejacense Subjecto. Primo enim id dicitur fiert ex medit dinulla materia præexliftente, cui nulla materia criur elilabliemi potell in cius productione, ut Angelus, ex nullo verbi caula, oc materia prima; hac enim non pol- praexfi. fant fieri ex materia quamvis materia præexlifte- ftente tet. Secundo, id cujus productioni tametli pollit Subject .. fabiterni materia, ita tamen producitur, ut tum ejus materia tum ejus forma ab codem agente fimal efficientur : hoc modo ( ex corum fententia qui negant Deum primo creasse Chaos) colum de terra à Deo producta funt; quamvis enim horum forma poffint educi de potentia materiæ præexliftentis , catum tamen formæ simul cum materia producta funt, atque adco non facta funt ex præexfiftente materia. Tettio, ideujus productioni eth fubiternatur materia, ab ca tamen materia neque quoad fuum fieri, neque quoad fuum effe, neque quoad fuum operari depender : ita fe habet anima humana; erfi enim producatur in præexliftente materia , tamen fecundum doctiores Theologos non producitur ex præexsistente materia, sed ex nihilo, quia non educitur ex materia, fed in materiam

10-

inducitut, &, ut aiunt Theologi, creando infun. ditur & infundendo creatur. Dico ergo animen mon fieri ex præexsistente materia, quia que funt ex materia, ab ea dependent in fieri & effe; anima vero quia est quid porens subfistere extra materiam, ab ea neque depender in feri, (quod enim potest este extra materiam, potest à Deo produci extra materiam ) neque dependet in effe ut patet, neque in operari. Quarto, id dicitur fieri ex nulla materia præexfiftente,, quod licet à materia & quo--ad fuum effe & quoad fuum fieri pendeat, mittria tamen ad id recipiendum non habet naturalem potentiam, sed obedientialem duntaxat/eamque in ordine ad primam Causam: hoc pato dona spiritualia, ur Fides, Spes, Charires, à Deo creati dicuntur; etfi enim hæc non poffunt fieri neque elle nili anima creatura , non tamen dicuntur educi ex potentia anima. i, c. ex anima elici, fed potius in animam induci & infundi idque quia anima humana post lapsum Adami non haber naturalem potentiam ad hac donaled obedientialem duntaxat.

Quxit.
An produffi, A.
dam &
Evla fit
orectio
Resp.

4

Siquis quærat V tram productio Adami ex luto Terra ch Eva ex offe Adami proprie loquendo creatio sis. Resp. Creationem posse duobus modis accipi Primo enim, id creati dicitur quod ex nullo omnino subjecto præexsistente formatur. Secundo, id dicitur creati quod licet sist ex subjecto preexsistente. Se tamen ex eo quod quasi nihil est, i.e. quod est quasi non-materia, atque adeo quod est quid simpliciter ineptum ut ex eo talis res siates se enim materiam, est esse quid ex quo res est, autheri potest, illud ergo quod non habet potentiam naturalem ut ex eo siat homo, respectu hominis non est materia, sed potius non-materia, atque adeo cum homo ex tali re sit, censerur sieri ex nihilo, idque quia non sit ex aliquo quod ejus

relpt

in Pl

TOT

Ada

aligi

refe

QUA

Ad

DEO

dat

cft

tur

ß:

fe

bi

infun.

niman

e fiune

anima

mate-

cnim

oduci

Dateti

nulla

100.

HC.

ura.

te-

do

Dea

cri

ca

ma lial

mż d

to

.

refpedu haber rationem materia. Si ergo Crea rie priori modo accipiatur , pro productioue rei exco quod nulla ratione est materia, productio Adami & Eve non fuit Creatio : fi vero Creatio accipiatur pro productione rei ex co quod etfi aliqua ratione mareria dici pollit, respectu tamen rei producta materia tationem habere non poteft , nifiper potentiam Dei infinitam, fr , inquem, Creatie hoc modo accipiatur , productio Adami & Evæ fuit Creatio. Nec fane efi improprie hac acceptio Creationis; quia Creatioeft produttio vei ex nulla materia, hæc etiam elt prodactio hominis ex co quod respectu hominis non eft materia proprie dieta, quia non est quid aptumut ex co fiat home. Conimb. qui putant Refut. productionem Adami & Evz non fuille Creation Conimb. nem. led generationem extraordinariam, contra no - qui affefram fententiam hoc argumentum adferre poffent; Tria funt Generationis principia, scil. Maren nem de ria, Forma, & Privatios at hac omnia concurre- dami, ele bint in productione Adami & Eva : ergo. Refp, ginerati-Privationem cum numeratur inter principia Ge- onem. terationis corporis naturalismon accipi pto quacunque absentia Forma,led pro ca absentia quæ annexam habet propinguam potentiam ad cam Formam recipiendam, eft enim Privatio abfentia Forma mox introducenda in Materiam : nega. mus ergo fequi ex argumen. Conimb production nem Adami & Eve fuiffe Gen rationem.

In tertia parte hujus Diputationis fatuimus : 500 determinare illam controversiam de Identitate 111. In adionis qua Deue confert rei effe, & aftionis qua Gratio idem illudeffe confervas : non enim tantum quærimus an Creatio & Confervatio fine eadem actio eadem prime Caufe, fed generalius quærimus, an actio actio, an qua Deus confert elle rei quæ prius elle non ha- diverfa bait, fit eadem cum actione qua postea confe. tilli

110 SECTIO VIH. DISPUT. IL.

reieffe, illam conservando: non enim fempet. cum Deus confert rejeffe, creat; concutrit enim cum Causis secundis ad rem generandam, & tum. per actionem generandi confert rei elle. Sealu ergo qualtionis elt, In Productio & Confersatio fint eadem afflo prime Caufe. Nam inter fcho. lasticos Theologos Henricus afferuit eas effere diversas actiones:contra Divus Thomas cum tota ejus Schola afferunt, Confervationem non elscattionem te diversam à Creatione, sed differre tantum tatione s ex corum enim fententia Creatio est productio exfisten in non prehabite, ut loquartur, i. c. eft actio primæ Caufæ qua confen sei elle que prius non habuit elle. Confervatioelt eadem collatio exfiltentiz, quia est collatio ejuldem exliftentia, & tantum differt à priori quod fit Collesio exfifentia prahibita, qua diverfitas ch tantum diversitas rationis, ut illi volunt. Siquis autem de co dubitet, quod dicant Conservationen effe collationem exfiftentie prababita, tenendum eft, Deum à primo inftanti exliftentiæ rei continuo conferre effe rei, ut supra probatum eft, exemplo folis qui continuo emittit à le lumen in aerem, & continua illa emissione lumen prius genitum confervat.

51. Confir-MIALKY 0pinie Thoma argumen-1113

MI.

@pinie Monrics:

apinio

Thema.

Hæc sententia non solum tenenda est propter authoritatem Thomas, Suarii, & aliorum; sederiam à Suario satis evidentibus rationibus confirmatur: Prima ratio Suarii hæc eft ; Nullum inquie eft Principium fufficiens ad diftinguendas illas actiones, ergo fruftra affereret quis cas effe diffinctas. Probat antecedens exemplo folis vel lucerna, qua non illuminant acrem alia actione cum primo illuminant & cum deinceps illuminant: hoc autem probat , quia nulla potest affignari causa cur prior actio il'uminandi interrymperetur vel ceffaret, & alia postca

incho-

inc

ter

vat

m(

De

115

ce

a

qt

T

c

empet.

t enim:

& tum

Senfur

ferva.

Scho.

effere

m. to.

on el.

iffer-

Cre-

t lo-

nfere.

ioeft.

jul-

uod cft

uis

nem

m

ıti-

X -

in

15

inchoaretur. Secundo, Actio habet unitatem ex. termino & principio : Sed productio & Confervario habent cundem omnino terminum, (ci. effe, reinhabent quoque idem omnino principium > modo Productio & Confervatio procedant à Deo folo Dico autem à Deo folo, quia cum Deuscooperatur cum Causis secundis in te producenda & conservanda, non est necelle ur produdio & coolervatio fit eadem actio primæ Caulæ, and declarabitur in folutione argumenterum. Tettio affert criam Suarius hanc rationem; Deus eadem actione (ut ipli adverfarii fatentur ) polquam res producta eft, continuo confert ei elle : Gergo actio conservandi qua Deus hac hora confert tei elle , & actio qua præcedenti hora conferebat reieffe , fint cadem actio fecundum. iplos adverlatios, pari etiam ratione legui videmr, actionem qua in prima instanti confert rei elle, & actionem qua poltea confere rei elle, elle candem re.

Sed objicitus primo, Actio que Deus confert. reielle non prahabitum, est actio fubita, indi- Objectiovibilis, & fratim præteriens ; at Confervatio, que est collatio extistentie præhabite, est actio permanens; ergo funt re diverfæ actiones. Refp. Refp. cum Suario, Aliud est loqui de productione prout se habet à parte rei, aliud veto loqui de cadem prout à nobis diftinguitur & secernitur à conservatione. Si ergo loquamur de productione priori modo, allerimus productionem non elle actionem primæ Caufæ evanefcentem ; Deus enim una & eadem actione rei elle confert, & illud postea conservat : Si vero loquamut de productione posteriori modo, quatenus connotat vel confignificat illud effe quod confertur, con fuiffe prahabitum, fed de novo da. tum, tum verum eft dicere productionem alfa si

num fold-Unject to

132. Secrio VIII. Dispur. II.

este actionem statim prætereuntem. Unam ergo. agnoseimus actionem in prima Caula respectu creaturarum esse dependentiam à se, scil. collaionem esse; vi quæ collatio cum primo incipit esse dicitur Productio cum vero postea in essendo per manet, dicitur Conservatio.

Signat. 1.

Secunda objectio : Si res eadem actione confervatur qua fit, res quamdiu efe cft in continuo fieri ; idque quia primum fieri continuo. durat ex hac fententia. Responder Suarius, Illud dictum, 'rem effe in perperne fieri, posse duobus modis accipi. Primo sic intelligitur rem este in continua successione & imperfectione, ut motus fe habet, qui est in continuo fluxu, & lemper quamdiu durat est quid imperfectum, est quippe via ad ulteriorem perfectionem : hoc ergo fensu negamus rem este in perpetuo fieri. A. hus fensus effe porest , quod creatura quamdiu eft actu pendet à prima Caula, à qua semper recipit effe per eundem actualem influxum qua creata eft: & hoc fensu vera eft propositio, est tamen hie fensus improprius, quia fieri, secundum vim vocis, connotat quandam novitatem effendistant the second

54. Objest.3.

Pertia, Deus cooperatur cum uno igne ad producendum calorem in aquam, cum alio cooperati potest ad eundem conservandum: cum ergo in cooperatione primæ Causæ cum secunda eadem sit actio primæ & secundæ, ut mox patebit, necessario dicendum erit Deum per aliam actionem conferre illi calori esse per aliam vero conservare; nam per actionem unius ignis consert esse, per actionem alterius conservat. Resp. hanc Sententiam tantum intelligendam esse de productione & conservatione quibus Deus solus absque concursu causarum secunda-

34.2.

dis

dis

non

den

geli

acti

cal

tio

not

pro

qu

ci

ergo.

pectu

latio-

t effe,

o per

con.

onti-

nuo 5, 11-

uoeffe

no. ·m·

eft.

cr. A.

iu

C-

ją

. n

.

dis producerur in re producenda & confervanda, non est opus ut productio & confervatio fint eadem actio. Productio ergo & Confervatio Augelorum & colorum funt una & eadem Dei actio, scilicet collatio exfistentia; at Productio caloris in aquam per unum ignem, & confervatio ejuldem per alium, funt diverlæ actiones, non ex fe & natura fua , fed quali ex accidente , gropter diverfiratem caufarum fecundarum cum. quibus cooperatur.

## DISPUTATIO III. De tertia operatione prima Caufe, ejui nimirum Concutlu cum Caufis fecundu.

IN hac Disquisitione de Cooperatione prime Caufa cum fecundie, primo examinabimus corum Hujus lententiam qui Causis inserioribus veram effi- Difpucientiam denegant, id eft, qui ajune Caufas infe- tationis nores aut non agere, aut fi agant, eas nom poffe pro- paries ducere Substantiam alterius rei , sed tantum Acci- funt quadentia; id eft, unum ignem non producere alium ignem, sed tantum calorem alterius. Secundo, examinabimus sententiam in opposita extremitate politam, Durandi scilicet qui afferit Caufas secundas operari absque concursu prima. Tercio, tractabimus illam difficultatem de Peccato, Quomodo fcil. Deut fit immunis à Peccato, cum tamen cum voluntate Hominis cooperatur in mala volitiones mala enim volitio ficut eft effectum voluntatis creatæ, ita etiam elt effectum primæ Caulæ, fal-Quarto, examitem guoad Substantiam Suam. nabimus corum fententiam qui dicunt Caufas fecundas nihil posse agere, nisi prima, pravia aliqua matione, eas ad agendum excitet, atque adeo ipfam voluntatem Hominis non polle elicere pravam volitionem, nisi prima Caula prævia aliqua motiones .

II.

III.

IVs

tione, eaque itressifibili, voluntatem ad appetendum illud objectum illicitum inslectat, & suavi quadam inslectione, ut ipsi ajunt.

fra

riet

nê

COT

tal

po

na

nt

tū

A

d

Si

36.

I.
An Canfafecunda fola
Accidentia produeant, anvero Nibil.
1 Opinio

Gabrielu Bielu & Aliacenfis. 2. Opinio

Avisembronis.

Refutatio Virsufque.

Quod ad primum attinet, tres funt fententiz corum Philosophorum qui Causis secundis nimium derogane. Prima fententia tribui folt duobus Theologis Sententiariis , scilicet. Fetro Aliacensi & Gabrieli Bieli, qui videntur al-Screte Creaturas nihil prorsus efficere in productione effectuum, fed folum Deum effe Caufam veram effe cientem omnium. Quod fi ex iis quæras, unde fit quod fol dieatur calefacere , & ignis urere; Resp. ea dici quia Deus non nisi ad prælentiam folis calefacie, & ad præsentiam ignis uit. Secunda sententia tribui solet Avicembroni, qui in lib. Fontis vita, afferit, Nullam rem corpoream aliquid agere, fed omnes actiones corporeas omne q; affectus, qui videntur fieri à corporibus procedere ab aliqua virtute fpirituali, aut quadam Intelligentia in intime prafenti. Hic ergo non omnino tollit efficientiam Caufarum fecundarum, fed cicaturis spritualibus cam concedit, corporcis veto cam denegat. Verum utraque hæc fententia tanquam ridicula damnanda eft; nam & negant len. fibus conspicua, & negant communia illa pronunciata, Sol illuminat, Aqua refrigerat, qua apud omnes vera habentur : non enim ut vera fint fufficit Deum fole præfente lucem fundere, vel ad aquam præsentem refrigerare, cum enim Deus præfente aqua calorem gignit in aqua aut in qualibet aliare, non minus dicetur aqua quam ignis calefacere, quia Deus utroque, prasente calefacere dicitur. Præterea, cum unaquæg; res fit fuz operationis gratia, res omnes infra Deum aut infra illam spritualem substantiam Avicembronis, si modo nihil agerent, frustra elfent , cum nullam operationem haberent; & fruftra

De Canfa concurrente, fem Concurfu Dei. 135fruftre Nature auctor tantam potentiarum varietatem, tot organorum apparatum eribuiffet, fillorum nullus fit ufus.

appe

at, fi

nten. undis

folet

Fe-

ar af-

Tions

effin

le fit

ere;

iam

Sc-

qui

am

19;

ab

sia

lie

u-

01

1-

.

1

Terria fententia non tollir omnem efficienriam à Caufis secundis etiam corporeis, sed con- ¿ Opinio cedit corporeas creaturas habere aliquam actio- Avicen gem & efficientiam , ita tamen ut allerat V nam "na, impoream subfansiam non posse efficere aliam , fed tantum ejus accidentia; ita ut ignis verbi caufa pollir calorem producere, non vero alium ignem, nam fecundum hanc fententiam novus ignis non generatur ab altero , fed à fubitantia fpirimali. Hanc fententiam tribuit divus Thomas Avicenne afferenti, Substanziam corpoream poffe diffenere materiam ad introducendam formam, nonver poffe introducere ipfam formam. Sed hæc fen- Refut. tentia repugnat communi modo loquendi, quo dicimus unum hominem generare alium; & Sace Scriptura repugnat, que dicit Deum jufif. le terram germinare herbas, & arbores producere fructus (uos. Probat autem Avicenna fuam Icn. Arg 4. tentiam hoc modo; Substantia corporea non vicenoperantur nisi mediantibus Accidentibus, uc ignis, verbi caufa, per calorem, & aqua per frigus; tantum ergo possunt quantum possunt corum accidentia: sed hæe non possunt producere Subflanciam; ergo nec ipla pollunt. Refp. Acciden- Refe. tia per fe non poffe producere fubftantiam; quatenus vero funt instrumenta Substantiarum, pofle Substantiam efficere virtute Substantiarumquarum funt inftrumenta; ut fecuris per le nonpoteft efficere scamnum, fed tantum virtute artificis utentis ca.

Refutata corum fententia qui nimium derogant Caulis inferioribus, examinanda venie fententia Durandi , qui nimium ils attribuit : Ramimus enim in Secunda hae Parte hujus Difputa58. 11.

ron

Det

gis

ecu

De

qua

130

tO

eff

tut

ten

ind

D

791

10

An canfa fecumde operentur fine Conma. Opin. Durandi.

putationisinquirere, An Dem cum omnibus Canfis fecundis in omnibus earum operationibus coopere. sur. Durandus ergo in Secundo Sententiarum, diftinctione prima,afferie Deum poliquam muncurfu Pri- dum hunc ex nihilo produxisset , lingulisque crearusis effe & vistutem operandi dediffet,com. milife iildem creaturis propagationem aliorum omnium effectum naturalium ; ita ut polt primam Creationem nihil amplius operetur Deus per le, fed cantum per creaturat , cas & carum virtutem conservando. In examinatione hujus fententie hunc ordinem fervabimus, Primo, afferemus argumenta ad convellendam hane fententiam Durandi; fecundo, respondebimus ad ejus argumenta; tertio, enodabimusnonnullis alias difficultates circa actionem primæ Caulæ qua cooperatur cum fecunda.

Quod ad Primum attinct, facile eft contra 59. Durandum demonstrare, Deum ita cooperati-Caufis fecundis, ue nulla ficactio Caufa fecunda, qua non procedat & à Deo & à Caula fecunda, & creaturam nullam posse exercere actionem nifi Deus cum creatura conferat elle Endry. illi actioni. Primo enim veritas hujus Affertionis evidenter patet ex dictis de Conservatione: Si

enim res omnes à Deo pendent dum actu funt, ejusque influxu egent, pari etiam ratione à Deo pendent dum finnt , ejusque influxu egent. Se-2 Arg, cundo, si Causa à Deo pendet, etiam Effectus, quia utrumque eft Ens per participationem & dependentiam : at Causa eo instanti quo agit à Deo pendet; ergo & Effectus co instanti quo 1.4 x.

fit. Tertio. Omnis realis entitas ita à Deo in elfendo pender , ut nisi Deus in cam esse influat in nihilum evanesceret; at actio Causæ fecundæ eft quoddam Ens : ergo nisi Deus in camin-Auerer effe, exliftere non poffer; li autem Deus conferat

'an'

ere.

m,

un.

SUP

m.

um.

flo

tur

24.

ne

11-

m

c.

us. i.

an ti,

-

e

0

conferm effe actioni co instanti quo est actio, Deus coopesarue, & actio non minus, imo magis & principalius ab eo procedit quam à Causa 4. Arg. ecuada. Quarro, Entia creata non minus à Des dependent quarenus funt agentia , quam quetenus funt Entia: at fupra probatum eft Caules fecundas quarenus funt Entia à Deo pendez: ergo & quarenus agunt à Den pendent. Quinto, Caufa fecunda non poteft fe determinare ad effecture in individuo & particulari, ut loquuntur sidque quie ejus facultas fempes eft indifferene ad piare individua, Volumeas verbi caufa, eft indifferens ad plures numero voliciones : ergo fr Dens non concurrat , non poteft fatis apra ferri mio cue voluntas hoc tempore eliciat bune finpulatem schum volitionis potius quam alium. Verum de hae determinatione ad effectum finguluem plura postes. Sexto, Hic modus agendi 5. Arg. nomibus & with omnibus persinet ad amplitudinem Divina potentia ; neque desogat aliquid cresture , quin de ratione creature en à Crestore dependese, quoad effe & operati. Denique, hac tencentia confirmatur muleis Sacra Senpeuta restimoniis : nam in lib. Jobi cap. 10. dicitur, Manus sun fecerume me & plafmaveruns metimm in circulcu ; & Pfal, curer: dicitur Qui producit in montibus fanum : johan. 1. Omnia per ipfam facta funs ; Actor zves. In ipfo vivimus , novemar, che famue.

Quad ad fecundum attiner, pro fententia Duandi hae adferri folent argumenta. Primo, Refutan-Caufa prima, fecundum communem Philofo- tur Dnphorum fententiam , operatur mediis caufis le- randi cundis; ergo non dicendum eft quamliber actio- obieft-1. nem creature fimul procedere à creatura & Durand. Crearore, fimul, inquam, & immediate ab utro- Refp. que. Refp. Suarius, Deum quodam fensu operari Snar.

imme-

138 SECTIO VIII. DISPUT. III.

immediate cum omnibus actionibus, & quo. dam mediate : agit enim mediare quarenus da & confervat vieturem agendi caufæ fecunda, atque adeo respectu illius virtutis quam dedit caufæ fecundæ agit mediate; agit vero imme diate quarenus omnibus agentibus intime prafens eft, & corum actiones & effecta immediate attingit conferendo iis elle ; calefactio enim per quam producitur calor, etfi quatenus procedit ab igne poffie dici effe mediate à Causa prima, quatenus tamen Deus intime præfens illi achoni confere effe illi actioni, non negandumeft illam actionem effe à Deo immediate. Conimb. & Fonfeca respondent , aliter scilicet Deum dici quædam agere mediate, quædam immediate; quod aliquando operetur fine causis secundis, aliquando cum iis. Si quis hic quærar an admittenda fit fententia Ferrara dicentis Deum immdiere quidem agere immediatione Virtutis, non vere

Resp. Conumb. & Fonseca.

Queft.

Boff.

immediatione Suppofiei; Refpond. cam lententiam Omnino rejiciendam effe; Deus enim non modo per virturem omnem effectum attingit, quo modo fol attingit generationem auti, verum etiam iple focundum fuam fubstantiam, atque adeo fecandum luppolitum luum,omni rei intime præ fens eft & illi effe confert. Præterea, fi Deus folummodo attingat productionem effecti per vittutem aliquam , & non per fubstantiam , quato ego utrum ea virtus fit creata an increata. Nemo dicet Deum concurrete per vittutem creatam, quia hoc ejus dignitati derogat ; ergo per virtutem increatam : virtus autem increata non potelt effe nifiin Persona Divina; ergo si Deus ratione illius virtutis prælens eft , prælens etiam eft tatione fuæ Subitantiæ,

Durandi. bus creatis, ut fine ipfius concursu agant, cum

ce

ga

Ž.

d

d

6

I

& quo.

nus dat

undz,

n dedit imme-

e præ.

rediare

m per

ocedit

rima,

etio.

A il-

imb.

dici

ate;

dis,

nit-

-

ere

arm :

do

0.

Ot :

.

.

.

.

)

M

id nullam contradictionem involvat; ergo dicendum eft, Deum, qui admodum beneficus fuit in fuss creatures, hanc facultatem iis non denegille. Responderur, negando rales creaturas elle 2/1. Deo factibiles, que in operationibus fuis non dependeant ab immediato concursa Dei; hæc enim dependentia in effe & operari eft de ratione creatura, adeo ut contradictionem implicet effe Enscreatum, & non effe Ens dependens in elle & operari.

Tenio, Nonnecesse eft ut plures cause concurrent ad eundem effectum, nifi feorfim fum- offed si per non line fufficiences ad producendum effe- Durandia dum : at abfurdum eft dicere Deum non effe fufficientem, ut, patet; absurdum etiam videtur caulam lecundam non elle lufficientem, quia Deus dedit lingulis rebus virtutes fufficientes & proportionaras fuis effectibus. Refp. duobus mo- Refe: " dis poste illud incelligi Deum dediffe fufficientem virintem caufe focunda ad producendum effectiom. Primo enim porest hoc modo intelligi, Deum dediffe causis fecundis cam virtutem per quam poffunt producere effectum fine dependentiaab alia Caula, aur fine adminiculo alterius caula, & hie fenfus omnino falfus eft. Secundo poteft hee modo intelligi, Deum dediffe caulis fecundis fufficientem virturem in fuo ordine , id efty talem virentem per quam , fi adfir generalis Dei concurlus, possunt effectum producere; Caulæ ergo fecunda cum dicuntur fufficientes ad producenda sua effecta, illud non intelligendum ell de omnimoda sufficientia, sed de tali qualis cadete potest in causam secundam.

Quarto, Unus & idem effectus non poteft pro- 61. cedere à duobus agentibus, nili illa agentia con- Objett 4. currant tanquam partiales caufæ, id eft, ita ut utrumque lappleat Alterius defectum, ut cum

duo

duo homines vesbi causa ingens pondus setunt:

An Can-

de dicen-

de fini

partiales.

Rosp.

caufa

Arabfurdum eft Deum effe partialem caulam, cum in Deum neque defectus neque indigentia ulla poffic cadere Refp. illud dictum, Vnus 6 idem Effetius, &c. intelligendum effe de agentbus ejusdem ordinis, non vero de agentibus effentialiter subordinatis: vesbi causa, cum duo homines feruncingens pondus funt caufa partiales, quia funt caufæ ejuidem ordinis, idelli ejuldem gradus & dignitaris in agendo, neutet enim horum agir ur caufa univertalior, neuterut particulations at cum prima Caufa & fecunda concurrunt, que non funt ejuidem ordinis, fed effentializer subordinantur, non est necesse ut dicamus eas effe parriales causas. Siquis ergo quarat uerum prima & lecunda Caufa respecta ejuldem effetti dicende fint Caufe partiale & & Secun. inadæquetæ, an vero sotaler & adæquatæs respondent quidam moderni, eas ex parte effecti effe totales & adæquatas caufas, quia carum quælibet producit totum effectum ; at ex patte cante effe parciales, quia scilices nec prima Caufa fine fecunda, nec fecunda fine prima operatut in taliactione. Ruvius vero putat illum modum. loquendi non effe ufurpandum, quia derogat Deo effe partialem caufam, propter intrinfecam imperfectionem in partiali causa inclusam. Dicunt esgo utramque effe caufam totalem & completam in fue ordine, quia concursus quem adhiber fecunda caufa eft completus in fuo ordine, scilicet inferioris causa ; concursus vero prima. Caufæ multo magis est completus in suo ordine, quia absolute loquendo perfectus &

Quireo objicieur, Sicaufæ fecundæ non agerent nifi actu concurrente prima, fequeretur Objett.s. Causam primam operari per secundas, tanquam

completus eft.

ti le

C

ta

ñ

tunt:

ilam,

entia

HI (

entitibus

duo

par-

deft,

uict

TUT

Inda

fed

: ut

190

au

1 &

-51

di

um

ite:

u.

10

m

at

m

-

1-

-

.,

5.

per Infrumenta ; Infrumentum enim illud eft quodab alia caufa elevatur, & adjuvatur in productione effecti quod iplum inftrumentum propiù virtute producere non poteft : At abfurdum eft in generatione hominis verbi caufa patrem tumm fe habere ut inffrumentum, cum à l'hilof, dicarur caula principalis. Refp. Quamvis Refp. Caufæfecundæ agent dependenter à prima, non tamen ideo agere ut instrumenta, fed potius ut can's fubordinats. Ad illud autem quod dici. tur, Inftrumentum effe illem caufam quæ propita virtute non poreft producere effectum, fie accipiendum eft, Infrumentum eft illud quod in ordine caufæ fecundæ non habet fufficientem vinutem ad producendum effectum, calor verbi caula qui est instrumencum ignis generantis, quia eff secidens, non habet lufficientem virruiem in ordine caufæ fecundæ ad generandum ignem; Accident enim per le non petelt efficere Subfantiam; at ignis generans eifi non poffit abfque virtute prima caula efficere ignem, habet tamen rantam virrurem ad producendum ignem quanta poteft cadere in caufam fecundam, aut potius quanta requiretur in caula fecunda. Siquis ergo hic quærat an vera fit corum opinio qui dicunt Caufas fecundas in earum actionibus effe infrumenta prime Canse conjuncta, ut loquun- sa secuntut : dividitut enim Inframensum in conjundium da fine & feparatum; Conjundum ell quod conjungitur inftru-Caulæ principali fecundum effe & operari, calos menta ignis (verbi caula) quo minus ignis generat a- prima. lium, igni conjungitur lecundum effe per actua- mentum lem inhærentiam ; creaturæ frem, ou illi volunt; conjunrespectu Treatoris funt inftrumenta conjuncto, diam. quia exfiltere non poffunt fi feparentur a prima Cault Cujus prefentia egent ad exlifecidums Penicillus veio conjungitus Pictori folum fecundum

onta

atis

Hæc

frast

um

20

aqua

quæ

Dto

inci

mon

per i

fequ

dem

effe

Ca

Aic

vid

cffe

tur

mo

Qu

Sec

ho

D

igi

10

ni

C

26

n

Infrumentum Separa . sum.

Refp.

dum operationem, quia non potest operati mi actu moveatur ab co : Infirmmentum feparam dicitur quod neutro modo conjungitur Caule principali, sed omnino ab ea separatum potel operari ; fic vireus feminalis quæ eft in femine eftinftrumentum feminantis, ab eatamen feparata operatur : Respondeo, Creaturas recte qui dem vocari caufas subordinatas primz, nontemen proprie vocari causas instrumentales innaturalibus earum actionibus ; tum quia hoc abhorret à communi modo loquendi, tum quit inftrumenta nunquam funt caufe univoce fuorum effectorum, ut patet difeurrendo per omnit genera inftrumentorum : accedit etiam quod in-Arumentum illud fit, quod in ordine Caufa fecunde non habet fufficientem virtutem ad pto. ducendum effectum. Dixi in naturalibus earum operationibus, quia si creaturæ adhibeanturà Deo ad aliquid faciendum quod per fe& natura fua non facere folen', nihil impedit quo minus dicantur Caufæ instrumentales.

61. aliarum Difficultatum. Difficul. Refp.

Quod ad tettium attinet, Primo dubitatut, Enodatio. V srum actiones prima Caufaco fecunda fint diverla actiones, an vero una & cadem actio. Ad quam Quæftionem respondent Ruvius, Suarius & Conimb. Deum cum cooperatur non habere actionem re diversam ab actione Caufæ fecundæ; fed tantum dict cooperari, quia confert elfe idem illi actioni que à Causa secunda proficiscitur : verbi causa. Deum cooperari cum igne ad generandum calorem in aqua, ex corum fententia, non est influere in aquam per actionem diffinctam ab actione ignis, led conferre elle & in ellendo confervare actionem ignis : fimi: liter cum Deus cooperatur cum voluntate in actu volitionis, iple non habet actionem aliquam in voluntatem diffinctam abactione voluntatis, 2:10

raine.

aula

mine

fepa.

Qui-

n ra.

n na-

ab.

guin

40-

nnit

in-

fe.

10.

m

rà

u.

ıi.

1

n

c

antatis, fed tantum confert effe actioni volunatis fimul cum voluntate, camque confervat. Hee fententia nobis non displicet , tum quia fuftra multiplicantur actiones fine necefficate, um quia evidens ratio idem luadere videtur s sescilicet. Si Deus in productione caloris in quam habeat unam actionem & ignis aliam, quaro ergo de actione ignis urrum ab igne folo procedat, an vero etiam à Deo : fi dicas prius, incides in opinionem durandi afferentis Deum non conferre effe o mibus actionibus caufe fecunda per immediatum influxum; a vero dicas posterius, fequetur id quod volumus, scilicet unam & eandem effe actionem utrisfque Caufe, & luperfluam effe illam alteram actionem que est à fola prima Caufa, Siquis dicat, quamvis una & eadem afio procedat & à Deo & à secunda causa, tamen videtur Deus alia actione conferre illi actioni elle, caula vero fecunda alia etiam actione videtur producere illam actionem (uam; Refp. primo, nimis evanidam effeillam disquisitionem, quia actio proprie non fit per aliam actionem, sed immediate manat ab agente. Secundo, hoc tantum volumus, in productione ca'oris Deum non per actionem distinctam ab actione ignis influere in aquam ad producendum calorem, fed tantum influere conferendo effe actioni ignis. Quod ad actionem artinet qua iple confert elle actioni ignis ( fi modo ulla fir talis actio re diversa ab actione ignis ) de ea hic non disputamus ; fed tantum afferimus, ut fupra dictum eft , actionem unam & eandem ignis fimul procedere à Deo & ab igne, & candem actionem voluntatis fimul à Deo & voin sein. & non southers appoint respiration

Secundo dubitatur, V trum prima Caufa cum open Difficulto reun cum fecunda desermines fecundam ad speciem 2. actionis,

101

ere

ro

m

co

A

vi

f

Resp. Thoma, gwod focunda primam determi. mei.

actionis, an vere fermida determinet primon, id el verum actio procedens & à prima Caula & afe cunda fit talis speciei quia provenit à Causa pil ma, an vero fit talis speciei quia provenitani caufa fecunda, cum prima tamen cooperante: vel, ut planius dicam, utrum prima Caufa eda actionem calis speciei quia cooperatur cum ul caufa fecunda, an vero caufa fecunda edat actio nem talis speciei quia cooperatur cum prima. Ad quam Quaftionem Divus Thomas & ejus fequaces respondent, Causam primam determinan à canfis fecundis ad focciem actioni , co non contra Quod quidem probant quia cum duo funt ageneia, quorum unum nernra fua cit determinatum ad certam fpeciem actionis ( ut ignis verbi caula ad calefactionem non ad refrigerationem ) alerum vero natura fua non eft determinauum ad certam fpeciem actionis, illud agens quod eft natura fua determinatum dicetur determinate alterum quod non eft determinatum : At Caula prima non eft determinata ad certam fpeciem actionis natura fua, fed indifferens ad omnes, caufa vero fecunda plerumque eft naturajfua deeerminata; ergo. Secundo, hoc evidenter declaratur exemplis. Cum Deus & homo in generatione cooperantur, non gignitur aquila, fed homo : fiquis ergo quærat unde fit quod ho. mo cum Deo cooperans non genuit aquilam, fed hominem , ridicule responderee is qui dicerer hominem iden genuisse hominem & non aquilam, quia cum Deo cooperabatur ; Deus enim elt indifferens tam ad producendam aquilam quant hominem : fi vere quis guzrat unde fit quod Deus per illam attionem produxent hominem, & non aquilam, appolite respondede bis ita evenifie quia Deus cum homine operabaeus bomine , inquam , qui natura fua determinatus

, id et.

& afer

ula pri-

it a tal

rante:

a edat

m tal

actio

na. Ad

us fe-

minari

ontra.

agen-

arum

caula alte-

m ad

deft

nare

aula

icm

nes,

de-

de-

ge-

12,

10.

n,

...

on

15

.

le

it

ninstus ell ad producendum hominem, & non quilam. Similiter ignis non ideo producit caloem porius quam frigus, quia cum Deo cooperaut; fed Deus volens fe accommodare natura matura lua, ideo produxit calorem potius quamfrigus, quia cum igne agebat. Idem etiam potest oftendi variis aliis exemplis, maxime veo exemplo actionum malarum, five fint mala malitia naturali, five malæ malitia morali. Deus enim & homo cooperantur in productione monftrosi hominis. Impie ergo & absurde is loqui videbitur, qui dixerit Hominem generantem ideo produxisse Hominem imperfectum, quia cum Deo cooperabatur ; fienim non fuiffet defettus in generante, Deus cum co produxifice Hominem perfectum : Vete autem & proprie quis dixerit, rationem cur Deus per illam actionem produxit monftrum, effe quia operabatur cum homine defectu aliquo laborante. Idem ciam tenendum est de actionibus malis moraliter: Exempli caufa. Deus cooperatur cum voluntate in appetitione rei illicitæ. Impie ergo quis dixerit voluntarem appetiisse tem illicitam potius quam licitam, quia Deus cooperabatuf; lic enim virium removeretur à Creatura & tribueretur Creatori : Vere autem & pie quis dixeura Deo emanasse illam actionem porius quam aliam, quia operabatur cum voluntate quam videbat oblata tali occasione velle tale objectum Quomodo surem Deus sitimmunis à talis actionis labe, dicetur mox.

Contra hanc nostram sententiam de determinatione actionis ad certam speciem, objicitur Objett. 5. fic, Primo, Id determinat aliquid secundum speciem, à quo gradus specificus natura principaliter tribuitur: Sed hie tribuitur principaliter a prima Caula cujus influxus eft præcellen-

670

tior.

tior , quæque eft fons totius effe tam fpecifid quam lingularis : Ergo Caula prima determine

ter

bei

len

ne

ter

200

DE

po

Cit

fe

la

=

r

T C

principaliter actionem ad speciem.

Conimb. Zefp.

Ad hoc argumentum respondent Conimb negando majorem : non enim id determina actionem fecundum speciem ad quod pertint gradum specificum principaliter tribuere ; sedid quod aliud agens definit & determinat ad hanc Speciem actionis porius quam illam. Hic enim non quaremus utrum Caufa prima an verolecunda nobiliori modo conferat actioni effe specificum, sed utrum prima Causa præbeat occafionem fecundæ exhibendi actionem hujus fpecici potius quam alterius, an vero causa secunda præbeat occasionem causæ primæ exhibendi actionem hujus speciei potius quam alterius. Bellarminus resp. admittendo quidem (ausam primam nobiliori modo conferre effe specificum quam fecundam, quia feilicet independention modo agit ; led dicit Caufam primam non conferre effe specificum tali actioni, nisi quatenus determinatur à secunda, id eft, quatenus secunda præbet ei occasionem exhibendi actionem talis speciei.

Resp. Beilarm.

68. Obje2. 2.

Secunda objici potest fic, Si Deus exhibet actionem talis speciei quia cum tali creatura o. peratur, sequetur Deum aliquo modo pendere à sua creatura, & quodammodo videtur necelfirate quada n adigi ad fic agendum : absurdum autem eft Deum in actione fus pendere à crea-Refp. Bellarminus Deum non propterea pendere à creatura, neque ulla necessitate adigi ad agendum; idque quia Deus libere condidit res hujus aut illius naturæ, & rurfus libere dectevit cum iis concurrere, accommodando fe earum conditioni, & denique potest quando vult non concurere, fi modo velit aliquid fieri à le pra-ICE

Ref.

pecific

rmina

onimo,

rmina

crtinte

fedid

hanc

cnim

of or

e spe-

occa-

s fpe-

unda bendi

rius.

ulam

cum

tion

connus

MU-

em

bet

0.

re

.

n

1-

a

i

ter ordinem à se institutum : Deum ergo exhibere actionem talis speciei quia creatura ad talemaftionem parata eft potius quam ad illam, non eft Deum pendere à fua creatura, sed ab ztema lua Voluntate, qua voluit in agendo se accommodare naturaccecatura rum fuarum, idque peille carerent debitis fuis actionibus.

Siquis irem objiciat folam Voluntatem Dei Objett. 3 posseleipsam determinare ad hanc vel illam spetiem actionis, atque adeo falfo Philosophos afferere Deum determinari à creaturis ; refp. fo- Refp. lam Voluntatem Dei poffe à fe fola determinari effettive, ut loquuntur, poste tamen à creaturis determinari objective : fic enim conditio creatumel, ut loquitur Suarius, objectiya quædam ratio postulans concursum ad actionem talis speciei potius quam alterius.

Terrio dubiratur An verum fis dicere, adionem creature, ficus deserminatur ad fpeciem actionis ab Difficult. i fa creatura, ita esiam deserminari ad gradum na- 3. tura fingularis, ut loquuntur, à creatura. Verbi caufa, hac volitio que jam est in voluntare est volitio numero diversa à pracedente volitioneejuldem objecti; quæritut ergo an caula lecunda, id eft, voluntas ipla, præbuerit occafionem Caufæ primæ exhibendi talem fingularem volitionem numero diversam à riori, an vero conera Ca sa prima determinavent secundam ad ralem fingularem volitionem. Refp. au- Rife. tores supra citati Causam primam, etfi determinerur à voluntare ad exhibendam actionem talis speciei, idest, appetitionem potius quam averfationem, eam tamen dererminare caufam lecundam ad exhibendam hane potius quam u!lam aliam appetitionem fingularem talis objedi Ratio autem quam pro fe adferunt eft hec,voluntas cum ab objecto excitatur ad appetendum,

non est magis natura sua determinata ad hase singularem appetitionem talis objecti quama ullam aliam; requiritur ergo ut determinatura ab aliquo alio: at à nulla creatura extra se potent voluntas determinari: ergo determinabitur à Causa prima intus cum ea operante. Alia vero ratio est de voluntate quoad speciem actionis; cum enim affertur illi tale aut tale objectum, ipla se determinat ad appetitionem vel aversionem etsi non absque concursu primæ Causæ, ut postea patebit.

qu

tel

PI

60

du

14

ct

q

70. 111 Quoanids Deus iman ous à 'Pe.caso. In tertia parte hujus Disputationis statuimus tractare illam difficultatem de Peccato, & inquirere quomodo Deus cooperetur cum homine edendo malam actionem, & ipse tamen immunis sit à labe precati vel surpitudme actionis. Ut ergo hæc difficultas melius tollatur, primo quæremus an vera sit illa propositio, omnis actio denominat agenti lecundo, quæremus quo pacto Deus possit dici non peccare, se cum homine in peccato concurrat.

An omnis pilso ze po sinct ogens.

Quod ad prius artinet, occasio Difficultatis eft hæc, Statuimus prius contra Durandum Deum operari cum creatura in omni ojus actione; ergo omnis actio creatura erit actio Dei, & pet consequens omnis actio creatura denominabit Deum, unde sequetur Deum ambulare cum home ambulat, federe cum homo fedet,&c. Hæc Dif. ficultas à nullo Interpretum ex professo proponitur & diffolyitur, bæc tamen Responsio ex iis colligi poteft : Cum duo fint agentia quorum unum dererminat alterum ad speciem actionis, actio non denominat illud agens quod indiffesens eft ex fe & indeterminatum ad talem actionem, fed illud agens quod alterum definit & decerminat; & ratio, eft, quia actio eft actio talis mature, non quia provenit ab co agente quod ex de indifferens eft, sed quia provenit ab co agente quod

Resp

Juam ad

c potel

bitut à

ia vere

tionis;

ım,ipla

onem,

ut po-

uimus

ngui-

dendo

labe

c dif-

ne.

chi

non

atis

um

10;

150

)e-

0

-

3

quod alterum definit & determinat. Nequis auad hanc tem putet hoc Fundamentum elle petitionens Principii, quia usum tantum habere videtur in minetut cooperatione primæ Caufæ & fecundæ, tenendum eft hanc Regulam polle evidenter confirmari exemplo agentium inferjorum. Nos pro exemplo fumemus folem & cadaver, quæ cooperentur in actione qua inficitur aer foedo haliru : cooperanturquidem fol ratione sui caloris,& cadaver ratione intemperiei primarum qualitatum que in co eft ; fol ergo & cadaver concurrunt adinfectionem acris, imo fol habet nobiliorem modum operandi in ea actione quam cadaver , ille tamen actio non derminat Solem, fed cadavet rantum; Non enim dicimus folem inficere aerem fœtore, fed cadaver inficere aerem fœtore: ratio eft, quia sol determinatur ad talem speciemactionis à cadavere, & illa actio est generatio fætoris potius quem boni odoris; non quia à sole est, sed quia est à sole cum cadavere coopemnte, atque adeo, simpliciter & absolute lequendo, quia est à cadavere, cadaver enim est natura fua determinatum ad generandum potius fætorem quam bonum odorem.

Quod ad posterius attinet, valde difficile videtur oftendere Deum cooperantem cum l'eccatore effe immunem a surpitudine Peccati: ratio ell, Deus & Peccator eandem numero actionem exhibent, Deus item & Peccator ita cooperantur ut uterque sciens & volens agat; Ergo nulla est ratio cur homo dicatur turpiter agere & non Deus. Bellarminus, dum loquitur de hac Dubitatione, proponit duos modos evitandi hanc difficulta- hanc Du tem ; quibus confutatis & rejectis iple adfert tet. bitatio. tium. Primus modus folvendi hoc argumen- nem. tum eft corum qui existimant Deum non este Causam immediatam actionum quæ à rebus

72. Quemodo Deus Neis di. 1.48 feccare. Bellar. 201:11:3 3 . modes toa-

G 3

creatis

ait

crit

illa

air

(60

ber

nia

nei

de

ca

ta

12

fe

fi

ti

creatis efficiuntur, sed tantum mediatam, quate nus scilicer rebus dedit virtutes operativas, ealque conservat ; ita sentit Durandus ut supra monuimus. Sed hæc sententia ab omnibus rejicitur, ut quæ contraria fit & Scripturæ & recta rationi. Alia eft aliorum folutio, qui dicunt Deum effe Causam omnium actionum, & cum omnibus causis secundis operari; sed ideo non pec. care quia non tenetur legibus, homines autem peccase quia legibus tenentur. Hanc sententiam tribuit Zwinglio & ahis ex nostris Theologis. Hanc sententiam iple rejicit & confutat, Quia etli Deo non fit Lex polita ab aliquo superiore legistatore, tamen sua Sapientia ipsi eft lex, & ut ipse Zwinglius docet, quod nobis est Lex, Deo cft Ingenium & Natura: non minus ergo tenetur Deus non repugnare Sapientia fuz & Naturæ, quam Homines Legi Dei. Cum ergo multæ fint actiones ita intrinsece malæ ut repugnent Legi æternæ & Rarioni rectæ, non tollitur difficultas per illam rationem; videturenim repugnare Sapientiæ & Integritati Dei, jurate homines in peccatis fuis, feu, quod idem elt,

71. 3. Modu:

Refutatur

Mierque.

Participem & socium esse Peccantis.

Refutatis his duabus rationibus solvendi hoc argumentum, in initio hujus Partis proposita dissicultas ira tolli posse videtur. Tria requiruntur ad hoc ut aliquis dicarur male agere maralizer; Primo, ut actio ab eo procedens sit actio dissona rectae rationi; secundo, requiritur ut ab eo proficiscatur ranquam ab agente libero; & Tertio, quoniam illa vitiositas vel malitia comitatur illam actionem quarenus est actio talis speciei, requiritur ut actio illa sit actio talis speciei, requiritur ut actio illa sit actio talis speciei, quia à tali agente proficitur. Hae autem rettia conditio evidenter declaratur à simili, Sol & homo concurrunt in generatione hominis, ut ait

De Cooperatione fen Concurfu Dei. ait Arift. Si ergo generetur monftrum, illa actio citactio mala malicia naturali : quoniam aurem illa actio non est actio talis speciei, id est, produdio imperfecti hominis, quia à fole proficilcitur, (fol enim per fuam virtutem in ca actione tam bene operatus eft quam e perari folet ) fed quo-

wate.

caf.

mo-

citur.

ratio-

)cum

mni-

pec.

item

liam

gis.

Quia

ore

&

cx,

20

&

30

11.

1-

n

c

,

niam proficiscitur à talibus hominibus, ideo nemo dicit solem male egiffe, malitia naturali, sed tantum hominem male eigisse, qui aliquo defectu laborabat. Similiter fi eques admotis calcaribus acriter & diligenter equum natura fua taidum ad currendum incitet , & tamen equus

taide progrediatur , tarda illa curfi atio eft & cffedus equitis & equi ; nemo tamen vitium refemet in equitantem, idque quia ille facit quod

fuum ch pro virili, fed in iplum equum, quoniam curfitatio illa est tarda non quia ab cquitante eft, led quia eft ab equo.

His politis, dicimus Deum immunem effe aturpindine Peccasi: idque quia licet actio procedens a Deo homine fit actio diffona recta ratione, licet item respectu utriusque sit actio procedens ab agente libero, non tamen actio illa estactio cius speciei quam consequitur vitiositas ideo quod à Deo proficifcatur, sed ideo quod ab homine proficifcatur ; Deus enim, ut probabimus pene sequenti, non prabuit occasionem homini exhibendi actionem talis speciei, sed homo se de. terminans ad actionem talis speciei præbuit cccafionem Deo cum eo concurrendi ad exhibendam actionem talis speciei. Sicut ergo in generatione monstri fol non dicitur male agere, idque quia agit illud quod fuum eft; ita criam Deus ratione illius concursus non dicetur ma'e agere, idque quia agit illud quod fuum, fcilicet quia ejus creatura fine co nullam actionem exercere potest, ideo decrevit conferre elle omnibus

74. Determinatio

G. 4.

nibus actionibus creaturarum fuarum, alioqui creaturæejus nihil agerent ; dedit rebus natuzalibus naturam determinatam ad certam fpeciem actionis, ideo tenetur cum iis concurrere ad illam speciem actionis, non ad alteram; dedit voluntati hominis libertatem arbittii ut possit quodvis objectum particulare præter feliciatem vel appetere vel aversari, ideo tatione illius pacti coobligat se creaturis suis, & quasi policetur fe adjuyaturum illarum actiones, tenetur cum iis concurrere tam in appetitione illius objecti quam hujus : fi enim tantum vellet concursete cum creaturis fuis in appetitione bonorum Objectorum, frustra poneret leges ne appeterent mala, mala enim objecta appetere non possent fine eius concustu. Quoniam ergo Prudentia Dei dictabat legem homini effe ponendam flatim post ejus creationem, eadem prudentia di-Cabat concutfum Dei effe exhibendum homini tam in bonis actionibus quam in malis; aliqui enim homo nullam habuiffet potentiam ad appetenda mala objecta. In summa, Deus cum concurrit cum voluntate hominis in mala volitione, id facit quod fuum eft; nimitum cjus eft, quia dedit homini libertatem arbitrii ut poffet vel bonum vel malum appetere, ejus, inquam, non est denegare homini concursum fuum yel in appetitione hujus vel illius objecti: contra vero voluntas hominis cum peccat, id facit quod suum non est, arque adeo recte & vere dicitur turpiter agere, cum tamen Deus fit immunis à turpitudine actionis.

Siquis ergo objiciat, Quodeunque est causa object, causa, est etiam causa causati: Deus est causa causa, id est, actionis ex qua deformitatis Peccationis ex qua deformitatis; Resp. in ca argumentatione valde improprium adhiberi

loquendi

log

not

20

וחת

tur

ipe

qu

gai

gol

tit

mi

m

ct

Pd

f

logui

naru-

Ipe.

Irrete

dedie

offic

Cita-

lius

tice-

tut

06-

ur-

um

ent ent

tia

a-

ja

ia

H -

n

loquendi modum : Malitia enim vel deformitas non eft effectus actionis, fed quid concomitans actionem, arque adeo etfi Deus fit caufa actionis, non elt caula deformitatis que concomitatur adionem;idque quia illa deformitas non comitatur illam actionem , nisi quatenus actio est talis specici, actio autem non ideo est actio talis specici quia proficilcitur à Deo, sed quia à creatura. Negamus ergo limplicitet Deum effe cansam malitia actionis, led afferimus tantum effe caufam entitatis actionis : neque enim hie disputatur quo. modo Deus brimmunis à malicia actionis, cum fir causa ejus; sed quo modo Deus sie immunis à malitia actionis, cum sit causa actionis quam concomitatur malicia.

Siquis item objiciat fic, Qui gladium præbet eiquem feit male ufurum illo, fine dubitatione Object.2. peccat, quanivisille qui gladium dat possit gla. dio bene uti : cur ego non peccat Deus concurfum fuum illi adjurgens quem scie abulurum co concurlu ad peccandum? Refp. hominem qui præbet gladium illi quem scit male usurum co ideo solum peccare, quia tenebatur impedire malum quod sciebat eventurum ; Deum autem non teneri ad mala impedienda quæ certo novic eventura, 1. quia poteft ex malo elicere maximum bonum; 2.quia zquum eft ut Deus naturas terum conservet, neque iis deneget auxilium fuum fine quo operari non possunt, Arque adco cum Deus dederit homini libertatem arbitrii & indifferentiam tam ad bonum quam ad malum, tenetur cum iis concurrere sive in apperendo hoc five in appetendo illo, idque ne videatur iis præripere exercitium à le concessa libertatis. El quidem verum, non elle de ratione liberi arbittii ut fit ind fferens vel ad bonum vel ad malum; figamen loquamur de Libertare Arbittit

76.1

G. 5 >

SECTIO VIII. DI SPUT. III.

creaturarum in natura fua confiderararumidefic ante adventum Gratiæ confirmantis, qualis eftin Angelis & Animabus glorificatis, indifferentia

de

id

illa ad bonum & malum de ejus ratione eft, Si quis quærat an fufficiens fit corum folutio.

77. Refus. illi qui aiunt Deum ef-Ce immanem a. Peccato, quia tansum effieis Subflantiam actionu.

qui dicunt Deum in illa cooperatione immunem effe à Peccato, quia efficit tantum ipfant substantiama Elionis, non vero malisiam ejus: Refp. Illam responfionem non tollere difficultatem; idque quia malitia cum fit quid privativum, atque adeo formalitet fit non-ens, proprie loquendo neque efficitur à Deo neque ab homine, sed tantum concomitatur actionem, & producirur per accidens. Deinde, quamvis Deus non efficeret malitiam a. Ctionis, si tamen Deus effet ratio cur actio sita-Ctio talis speciei, id est, si determinaret voluntatem hominis ad efficiendam actionem talis specici, merito diceretur causa Peccari, idque quia a nomia Peccati consequitur actionem Peccan quatenus eft actio talis (pecicis atq; adeo fi Deus effet caufa curactio effet actio talis speciei, pet necessariam consequentia etiam effet causa iplius anomiæ. Concludimus ergo veram rationem o-Rendendi Deum effe immunem à turpitudine talis Peccati, elle investigare an Deus fit caufa de terminans actionem ad talem fpeciem; Si enim Deus non fit causa cur actio fit actio talis speciei, immunis erit à turpitudine quæ fequitur actionem quarenus est actio tales speciei, ; si vero Deus sit causa cur actio siractiotalis speciei, proculdubio eriam turpitudo actionis effet ad cum referenda. quod ablurdum eft, idque quia turpitudo comitatur actionem quatenus elt actio talis fpeciei.

In Quarta Parte hujus Disputationis discutien la se offert celebris opinio Divi Thoma, Capreoli, & aliorum Theologorum Sententiariorum existimantium Caufas fecundas antequam

operensur.

78. IV. An Deus pravia moteone. excitel Canfas fecundas. ad agendus.

d efo.

cftin

entia

lucio.

m elle

am a.

pon-

mama-

fici-

coens.

1 2-

ta-

ta-

DC.

2

mi

us.

13

16

-

Ĉ

.

operentur accipere à Deo influxum quendam & moinm que ad promendas actiones excitentur, co modo quo artificum instrumenta, ut dolabra & fccures, abits accipiunt praviam motionem cum ad opus conficiendum applicaneur; namque etfi dolabra præacuta fit, & ad expoliendum lignum idones, non tamen id expoliet nili artificis impullu cicatur. Hæc opinio fi intelligatur tantum de rebus naturalibus quamvis falfa fit, ut evidenterprobant demonstrationes Suarii, non tamen tam manifestam absurditatem continet cum de rebus naturalibus intelligitur, quam cum de agentibus liberis, hominibus scilicer & Angelis: nos enim cum doctiffimis Theologis è Socierate fesu, & clarissimo Junio, in libello de primo peccato Adami, puramus Voluntatem hominis nulla motione pravia excitari à Deo & determinati ad fingula objecta appetenda vel averlanda, sed tantum Deum Optimum Maximum cooperari cum creatura conferendo effe cius actioni co ipfo instanti quo voluntas agere incipit ; atque adeo rejicimus corum fententiam qui dicunt Volunt sem in fingulis fuis motionibus à Deoexcitari & effi aciter , id eft , itrefistibiliter, moveri, primo ut agat, deinde ut hoc agat potius quam illud, ut Tilenus afferit. Interim duo profiremur:prius eft,nos non nisi invitos recedere ab ea sententia, idque quia honorifice nobis sentiendum eft de magnis illis viris qui hujus fententia patroni funt; posterius est, nos effe paratos, fi aliquid ex hac Doctrina sequatur contra ullum Dogma Fidei, cam rejicere & abjurare. In hac ergo Disputatione primo ostendemus per hanc fententiam tolli libertatem Arbittii; fecundo, ex ea fequi Deum elle authorem Peccati, (ablie verbo blasphemia; ) tertio, solvemus duo admodum fa (ec. ad gravia argumenta. Philolophica quæ contra agendiant noffram

Probaise non 2230 vere CauESG SECTIOVIII.- DISPUT. III.

nostram sententiam militant; & quatto, respondebimus ad argumenta Theologica petita ex Sa-

cra Scriptura.

79.
Oftendingurem.
Thoma
Supra allatam
sullere.
libertatem Arbitrii.
1. Arg.
Object,

Resp.

Quod ad primum attinet, efficax illa motioù determinatio voluntatis ad fingula objecta tollit omnem usum libertatis Arbitrii , idquequit necessarium est illud quod aliter evenire nonpotelt : hujulmodi autem erunt omnes actus voluntatum noftrarum, fi modo determinentur Deo ad alteram oppositionis partem, non enim erit in potestate hominis bene vel male faceten quia tantum ab alio, non à feiplo flectitut & determinatur ejus Voluntas. Quod fi quis dient omnes actus liberos nostræ voluntaris quamvis. à Deo non determinentur, necessario tamen evenire, idque quia Deus ab ærerno præsciverat cos eventuros, præscientia autem Dei falli. nullo modo potelt, respond. Præscientiæ Divinz confiderationem non effe hujus loci; interim afferimus Præfcientiam Dei nullam causalem neceffitarem imponere Voluntati ad hoc vel illud amplectendum, actualem tamen determinationem Voluntatis & aternum Decretum de terminandi Voluntatem ad certam oppolitionis pattem, fecum adferre causalem necessitatem, id eft, effe causam necessario limitantem & determinantem Voluntatem : sic hoc supposito, quod ego vere sciam aliquem ambulare, necesse eft ut ille ambulet supposita veritate mez scientiæ, veritas tamen illius feientiæ non efficit ut Ale ambulet, atque adeo neque ut necessario, neque ut contingenter ambulet. Sed de hac re plura postea , in Tractatu de Necessario & Contin: gente.

2, 17

Secundo, Si Voluntas nostra efficaci illa determinatione à Deo determinatur, aut nullam habebit potestatem ad opposita; aut licet natura relpoo-

CX Sa.

otio &

a tol-

c quia

non

5 VO-

tur à

cnim

ere y

c de dicat

mvis.

men

IVC-

alli

næ

im

m

11-

2.

is

d

fua libera fit, ita tamen ratione hujus determinationis etit ligata & impedita ne exeat in alium aftum ut omnino carere videatur omni ulu & Prolepfis. exercitio fuæ libertatis. Unde etiam evacuatur inanis illa evalio, qua nonnulli dicunt Voluntatem necessario quidem appetere respectu Dei determinantis, fed libere refpectu natura fuz ; hocenim nihil aliud eft quam dicere Deum dediffe Voluntati potentiam libere agendi, fed præripuisse illi omne exercitium illius potentia, quod nequaquam confiftere videtur cum benignitate Dei. Et hoc confirmatur'; liberses Volumuns in hoc confestit, quod fre potentia vaiens icdeterminare velad hanc velad illam partem : ufus hojus potentiæ est actualis determinatio qua Voluntas le determinat ad certam partem : si etgo nunquam fe determinet, fed ab alio determinetur, nullum omnino habet ulum luæ potentiz. quod fr quis dicat libertatem Voluntatis Alia in hoc consistere, quod possir à Deo determinari vel ad hanc vel ad illam partem; pari ratione etiam regeram Appetitum sensitivum Bruti elle liberum, potest enim à Deo determinari vel ad harre vel ad illam partem. Si quis item dicat Vo. Tertia luntatem-dici liberam, quod postquam à Deo Prolepis. terminata eft, possie se determinate ad certam panem, vel quod supposita determinatione Dei possit se determinare ad illam partem ad quam determinata eft à Deo; idem etiam dicetur de appetitu Bruti : & præterea, fi prius eft determinata, non iam amplius est indeterminata; quod autem non est indeterminatum fed determinatum illud fruftra determinatur.

Tertia ita argumentatur Bellarminus, Ea potentia dicitur libera que potell agere & non age- 3-Arg. te : at Voluntas humana non potest agere antequam à Deo determinetur ( exfententia adver-

Prelepfis.

148 SECTIO VIII. DISPUT. III.

Sariorum ) postquam autem à Deo determinate est efficaciter non potest non agere; atque adeo nullum dabitur tempus quo illa possir agere &

non agere.

84. Trobatur ex fententia Thoma fequi Deum effe authorem Peccati. I. Arg.

Quod ad secundum attinet, quamvis homines proterve eludant argumenta petita à libertate Arbitrii, nunquam tamen poterunt evitare argumenta quæ probant inde sequi Denm, quod impium dictu eft, effe authorem Peccati. Primum. argum. fit hoc, Qui procurat, & quidem efficaciter, ut aliquis peccet, is ejus Peccati verissimus author eft : At Deus exadversariorum sententia, (i. e. fivera fint corum fundamenta, ) efficacitet procurat ut aliquis peccet : Ergo. Respondent illi ad minorem , Deum determinare voluntatem hominis ad materiale Peccati, i. c. ad iplam actionem, non vero ad formale, i.e. ad malitiam actionis: yerum hæc responsio non farisfacit, Primo, Formale Peccati, i, anomia, necessario concomitatur talem actionem voluntatis, idque quia a-Aus liber voluntatis creatæ circa hoc objectum & cum his circumftantiis haberi non poteft quin habeat concomitantem malitiam : fi ergo Deus voluntare absoluta vult illum actum elici à voluntate circa illud objectum & cum his circumfantiis, & præfertim fi ita vult ut fecum moveat & inflectat voluntatem creatam ad illum actum exercendum, plane vult moraliter, & moralitet etiam efficit malitiam necessario conjunctam illi actui, & eft radix vel caufa ejus, Secundo, Deus mandaverat Adamo ne appeteret esum pomis fi ergo ipfe excitet in voluntate Adami appetitionem pomi, ille efficit ut Adamus violet Legem fuam, ipla enim illa appetitio, i. c. ipla emitas illius actionis, est Lege verita, entitas, inquam, T olepfis. ejus quatenus est actio talis speciei. Si quis dicat inde sequi entitatem actionis ipsam elle malam ;

minata

e adeo

ere &

homi-

berra.

ic at-

quod

mum.

caci-

imus

ntia,

citer

ne il-

tem

icti-

cti-

no.

ni-

1.

m

in

113

).

огот.

relpondetur, entitatem actionis postquam illa aftio eft vetita effe bonum quoddam refpectu ipfins actionis, i.e. effe naturam convenientem talistioni, effe vero malam vel disconvenientem homini, idque quia postquam vetita est, habet necellatio annexam privationem rectitudinis debira tali actioni. In fumma, quoniam appetitio pomi non potuit effe in mente Adami absque culpa ideo veriffimum eft dicere Deum non folum interdixisse homini anomiam actionis, sed eriam ipfam actionem, atque adeo Deus non potell effe caufa incitans hominem ad ipfam acti-

Secundum arg. fit hoc, Si Deus determinet woluntatem hominis ad speciem actionis, actio 2. Arg. illa eft ideo actio talis speciei, quia eft à Deo : quod fiactio fir actio talis speciei quia à Deo eft. actio illa ideo erit mala quia est à Deo; quod cvidenter probatur hoc proceffu, Actio est mala & habet anomiam adjunctam quia est actio talis speciei; at est actio talis speciei quia est à Deo, si modo Deus determinet voluntatem ad certam speciemactionis; ergo à primo ad ultimum a-Stoillaest mala quia est à Deo. Aliter etiam proponitur hocarg. fic, Deus eft caula cur actio sit actio talis speciei : at actio quarenus est actio talis speciei habet necessario concomitantem malitiam : ergo Deus eft causa cur illa actio ha. beat concomitantem malitiam.

Tertio , bac opinio arguit Deum injufiffimum, arguit, inquam, cum manifestæ crudelita. tis: dicit enim Deum mandasse homini ne appeteret glum pomi, illique æternam mortem minaum elle tanquam poenam appetitionis; & tamen irrefifibili motione ejus voluntatem inclinalse adappetendum esum pomi.

Bellarminus putar ex hac sententia non solum 81.

\$4.

160 SECTIO VIII. DISPUT. III.

85.
Probat
Bellarminus ex
fententia
Thomae
non hominem,
fed Deum
peccare.

lum fequi Deum effe anthorem Peccari, verumen jam in ea actione folum Deum peccare, non verob. minem. Argumentum ejuseft ejulmodi, Nemo peccat in eo quod virare non potelt, & ad quod inclinatur necessario à prima Causa : At primi parentes, ex adversariorum sententia, aprima Caufa irrefiftibiliter moti funt ad appetendum pomum: Ergo appetendo pomum non percarunt, quià non magis possibile fuit iis vitare appetitionem pomi, quam refiftere prima Caula. Quamvis ergo nullum aliud effet argum, contra hanc fententiam, hoc unum posset hominem ingenuum quemvis terrere ab ejus defensione quod profitendo talem opinionem nostri Theologi exponant fe dicteriis & convitiis, imo justa reprehenfioni Pontificiorum.

86. Rostri Tracologi tribus modis excufant Deum 1. Modus. Resut.

Tres funt modi quibus quidam ex nostris Theologis conantur oftendere Deum excitantem voluntatem hominis ad appetendum illicitum objectum, effe immunem à turpitudine actionis. Unus modus est, quod dicant actionem trahere turpitudinem fuam à corruptione humana naturæ, arque adeo humanæ naturæ corruptionem effe caulam turpitudinis , non vero Deum. Sed ista ratio non solvit quæstionem, idque quia peccarum primi hominis & peccarum Satanæ non duvit ortum ex aliqua præexfiftente natura corruptione. Secundus modus eft, quod dicant Deum effe immunem à curpitudine l'escati quia habet bonum finem propositum, scil. illustratio. nem gloriæ. Sed neque hæc ratio fatisfacit: primo, quia Deus cum habet talem finem fibi propositum, ita progreditur ad affequendum finem ut jufte agat cum hominibus, neque iis ul lam injuriam faciat ; effet autem injuftitia in Deo (ablit verb blafphemia) fi præferiberet Legem homini, & camen ipfe impelleret homi-

dus.

R.fus.

nem.

nč

di

fu

la

tel

re

tic

lu

DE

IN

n

g

De Cooperatione feu Concursu Dei.

rumen

vero ho

Nemo

d quod

primi

Prima

ndum

ecca.

e ap-

aula.

ontra

n in.

luod

CX-

pre.

fris

cin

um

nis.

ne:

18.

m

d

ia

æ

E

1

nem ad violandam legem. Secundo, ad id quod dicunt peccatum Adami habere turpitudinem suamab Adamo quoniam Adamus habuit malamintentionem , dicendum eft ex corum featentia, Deum effe malæ illius intentionis authorem, idque quia excitat in iis malam illam intentionem. Tertius modus est peculiaris Zwinglio, qui docet Deum excitantem voluntatem ad malum objectum non peccare, quia Deo non est lex polita, homini autem est lex polita, Refp. ut lupra, etfi Deo non fit lex posita à superiori aliquo, elle tamen ei legem politam à fua natura, ne injuste aut crudeliter cum hominibus agat; quomodo dicimus etiam Deum non poffe mensiri aus fallere,idq; quia quamvis nemo eum possit redatguere mendacii, ipfa tamen ejus natura prohibet.

Quodad tertium attinet, duo funt, ut dixi, Refutanadmodum gravia argum. philosophica quæ con- tur duo us hanc fententiam nostram militare videnmr. Prius est petitum à recepto axiomace philosophico, Cansasecunda non agis niss mota d pri- tra Belme; at cum voluntas cum Deo cooperatur, a. larm, adgir tanquam causa secunda : ergo movetur a ferri pofprima Caula ad agendum; cumque motio pri- funt mæ Caulæ fit efficaciffima, irrefittibilitet move- 1. drg. tur ad agendum. Respondent Suarius & Co. Resp. nimb. proprium fenfirm hujus axiomatis elle hune, Caufas fecundas non agere nisi dependenteraprima & ab ea adjutas : addit etiam Suatius, neceffarium effe ut caufa fecunda habeat fibieffe datum , & virtutem activam fibi datam , & per continuum influxum à prima causa conletvatam; hic autem continuus influxus effentim & virtutis activæ poreft , exejus fententia, dici continua quædam motio ipfius caufæ fecunde. Si ergo fir intelligatur axioma, eft verum & admittendam; fivero aliter intelligatur, ita Scil.

dus.

argumen. ta Thilof. QUA COM-

seil. ut putemus causam secundam non agere nifi prævia motione excitetur, falsum plane ell & rejiciendum.

88. 2. Arg.

Posterius argum. hoc est, Voluntas non aliter fe determinst ad alteram partem, quam cettum objectum appetendo; determinatio ergo voluntatis nihil est aliud quam appetitiovel aversatio objecti; at illa appetitio vel aversatio eft actio; omnis autem actio creature procedit ctiam à Creatore, imo, ut omnes Metaphrfici observarunt, prius natura procedir à Creatore quam à creatura, idque quia Creator agit independenter ab ullo, creatura vero agit dependenter à Creatore, manifestum autem estagens independenter elle natura prius eo quod agit dependenter: unde concluditur determinationem voluntatis effe prius natura à Creatore quam à creatura. Ad hoc argum. responde. mus, determinationem voluntatis duobus modis accipi; scil. pro determinatione in actu fecundo, i e. in ipla actione voluntatis, & pro determinatione in actu primo, quæ est aliquod præcedens actionem voluntatis. Determinatio voluntatis in actu secundo est vel appetitio vel aversatio, & per consequens est & à Creatote & à creatura; imo nobiliori modo & independentiori à Creatore quam à creatura. Determinatio voluntatis in actu primo, i. c. pracedens actionem elicitam voluntaris, duplex esse potest, una scil. qua Creator determinare potest voluntatem, altera qua Voluntas seipsam determinat. Creator determinare poteft voluntatem ante actionem ejus elicitam, quia præbere poteft occafionem voluntati eliciendi actionem unius speciei porius quam alterius, imo potest prævio aliquo influxu excitare voluntarem ad hoc potius appetendum quam illud. Hac determina-

Determin. qua Deus determinat voluntatem. 110

im

tet

nal

1.5

pri

ai

Sei

lu

de

A

tc

0

ni

in lu

tio voluntatis ell poffibilis tantum, & nemo tam impius est qui negare audet Deum posse ita determinare voluntatem. Præterea hæc determinatio fi darecur, non effet determinatio voluntaisin actu fecundo, fed effet aliquid præcedens actionem voluntaris; &ideo diftinctionis caule commode appellati potest Determinatio in actu

primo.

re ni-

eft &

n ali-

cer-

0219

1 2fatio

occ-

ohr.

a10.

10-

en-

cns git

10-

ore

le.

0-

C.

e-

E .

)•

1

e

Determinatio qua voluntas feipfam determinat ante ejus actionem elicitam hoc modo intelligenda est; Voluntas antequam eliciat adionem certæ fpeciei, præbet primæ Caufæ Vo'urtas occasionem cum ea concurrendi ad unam cer- determinas umspeciem actionis, non ad aliam, & per con- lei sam. lequens efficit ut ipla co tempore in unam tantum speciem actionis non in aliam prodite poffit, arque adeo se determinat. Hoc autem sie declaratur; Polito objecto & talibus circumflantiis, posito item indicio rationis circa illud objectum, quo ratio indicat objectum elle appetendum, voluntas præbet occasionem Deo, qui optime cognoscit omnes propensiones & ingenium animi noftri, quippe infallibiliter percipit quam in partem fir animus inclinaturus, præbet, inquam, illi occasionem concurrendi cum volunrate ad unam speciem actionis eliciendam potius quam aliam, arque ita efficit ut ipfa co tempore in aliam actionem prodire non possir. Parer ergo voluntarem aliquo modo se determinare ante elicitam actionem; item hanc determinationem effe agnofeendam, quia prima Caula determinatur à fecunda ad speciem actionist nonpossumus autem intelligere quomodo Deus determinerur à voluntate ad speciem achionis, nifi intelligamus voluntatem præbere illi occasionem concurrendi potius ad unam speciem actionis quam ad aliam. Patet denique volun-

80.

acti

one

mu

evi

ner

vel

pol

im

Aci

yel

du

119

gu

TI

6s

QU

ne

D

po

å

Causam, sed etiam determinare seipsam, quiats ficit ut ipsa in aliam actionis speciem co tempore prodire non possit. Ad formam ergo argumenti respondemus, Determinationem qua voluntas seipsam & primam Causam ad certam speciemationis determinat, non esse actionem aliquam voluntatis, sicut neque determinatio quaignis determinat primam Causam ad calesactionem potius quam frigesactionem, non est action Dicendum ergo est eam esse objectivam quandam rationem (ut dicit Suarius) qua præbet occasionem primæ Causæ concurrendi cum ea potius ad unam speciem actionis quam ad aliam.

Questionis deserminatio.

90.

Ex supradictis patet valde diffimilem effe determinationem qua Deus potest determinare voluntatem fi eam inflecteret ad alteram partem, valde, inquam, elle distimilem illi determinationi qua voluntas determinat seipsam ante elicitam actionem : Deus enim fi determinaret voluntatem, reali actione in voluntatem ageret; at voluntas reali actione in seiplam agere non poreft, id eft, non potest reali actione excitare leipfam, & determinare ad eliciendam unam actio. nem potius quam aliam. Solum ergo verum eft voluntatem determinare se, præbendo primæ caufæ occasionem concurrendi cum ea ad unam actionis speciem potius quam ad aliam; arque adeo determinatio voluntatis non est aliqua a. ctio, sed objectiva ratio, ut ait Suarius. quærat an dicendum fit Voluntatem excitare feipsam ad appetendum quia non excitatur à prima Caua; Refp. illam excitationem effe omnino fuperfluam & non necessariam in Voluntate enim hæctria agnoscimus, scil. iplam potentiam appetendi, determinationem qua præbet primæ Caufæ occasionem concurrendi potius ad unam acti-

Quast.

An viluntas
excitet
scipsam.
In volun.
tatetria
sunt.

De Concursu feu Cooperatione Dei. 165 aftionem quam ad aliam, & tandem ipfam actionemappetendi vel averlandi. Vere ergo dicimus l'oluntatem determinare se ad appetendum vel averfandum, quia præbet primæ Caufæ occasiosem concurrendi vel ad appetitionem tantum vel aversationem tantum ; at non vere dicimus voluntatem excitare le, tum quia non possumus imaginari quomodo voluntas reali actione fe in-Acttat ante elicitam actionem appetendi vel ayerlandi; tum quia si darctur talis actio, procul dubio ad cum concurreret prima Caufa, & fic ometur major difficultas.

mam

na ef.

mpo-

men.

Intas m 2-

uam

gnis

nem

Di-

lam

ali-

tius

de.

10-

m, 0-

ci-

0.

at :

0-

).

.

1

e

14

Quod adquartum attinet, duæ funt classes argumentorum è Sacra Scriptura petitorum quæ Loca Savidentur noftra fententia officere. Prima claf. cra Serilis eft corum tellimoniorum Sacra Scripeura pinra que lignificare videntur Deum impellere homi- que nones ad mala : nam lib. 2. Reg xxiv. dicitur tentiare-Deum commovisse Davidem ad numerandum pugnare popu'um; codem ctiam libro cap. xv1. dicitut videntur. Deum præcepisie Semei ut malediceret Davidis & J. Reg. xx11. v. 22, Deus dicit Spiritui malo, qui promiserat se decepturum Achab, decipies, inquis, & pravalebis, vade & facisa. Refp. Quamor modis posse intelligi quod Deur inclines seu impellat aliquem ad Malum. Primus modus effet, Quatuor li Deusper se & proprie impelleret; idque vel physica& vera actione immediate movendo vo- voluntaluntatem, vel moraliter, 1. vere & proprie imper tem ad rando: fed hic modus est manifeste falfus & in malum. Deum impius & blasphemus, nos item in superi- 1. Modus. oribus contra hunc modum disputabamus.

Hoc ergo modo ut impio prætermillo, fecundus eft, ut intelligamus Deum in Scripturis dici 2. Medat. excitare, provocare aliquos ad malum, vel etiam imperare ut male operentur, quia cos permittit male agere: quamvis enim non omnis qui aliquid

incitandi

ber.

vi

20

71

pii

ne

ab vo

lic

pr

nt

la

V

ł

1

U

8

1

•

3

permittit sieri recte dicitur imperare ut illudsin neque excitare ad illud, Deus tamen, sinecuju permissione nihil sieri potest, cum a l'ectums nem consequendum sieri sinit aliquidilate & improprie loquendo dicitur in Sacris Liteis idimperare & ad illud excitare, sicut etiam usitate dicimus à venatore immissum fuisse caneminle potem, quamvis venator solum sunem laxavent quo canis tenebatur ne seporem persequi posse. Hæc similitudo habetur apud Bellar, lib. 2, de Statu peccati cap. x111.

Hoc aperte dicimus ex historia Iobi; neque enim Deus diabolum excitavit in Iobum, ipse nimirum diabolus satis o derat Iobum, & omnem suam potentiam in eum experiri cupiebat, sed diabolo petenti facultatem eum vexandi, concessiti idque quia diabolus ei nocere non poterat nis Deus permitteret. Atque hine est quod Scriptura totam illam affectionem Deo potius quam dia-

bolo tribuat.

94. 3. Modus.

93.

Tertius modus est, ut dicatur Deus imperant malum vel excitare ad malum, vel uti malis impiocum voluntatibus tanquam instrumentis, quia non permittit solum impios male agere, sed et jam deserit eos qui assiguntur abiis, & sic donat impiis victoriam. Hoc modo dicitur imperasse Spiritui ut deciperet Achab, quia non solum permisit Spiritui ut loqueresur mendacia per ora omnium Prophetarum Achab, sed etiam non dedit illi lumen quo mendacia a veritate discerneret: hoc etiam modo dicitur Deus usus esse Affyrio rege tanquam baculo ad percutien dos silios Israel, quia non solum permisit regem illum armari in Israelitas, sed etiam deseruit populum suum, non serendo eis auxilium in illo bello.

95. Dello.

4. Modne. Si hi duo modi supra explicati non sufficere vide-

videantur ad intelligenda loca Sacræ Scripturæ, adhibendus est quartus, qui omnino satisfacere videtur : Deus enim non folum permittit impiis agere multa mala, qui fuit modus secundus; necfolum deferit pios, ut cogantur pati ca quæ ab impiis iis inferuntur; fed etiam præfidet ipfis voluntatibus malis, casque regit & gubernat, ut licet vitio proprio malæ fint, tamen à Divina providentia ad unum potius malum quam ad aliud, non politiva actione, fed permiffive, ordinemur. Poteft enim Deus corruptam voluntatemimprobi hominis, quæ undequaque in malas actiones crumpere geftit, ita determinare, ut in boc malum cam crumpere permittat, in aliud veto erumpere non finat.

Ex his fundamentis explicari possunt omnia loca supra citata. Quod enim dicitur lib. z. Reg. Expli-Davidem effe a Deo motum ad numerandum cantur populum, explanatur ex lib. 1. Paralip. c. xx 11. Secundum ubi dicitur Satan furrexissecontra Ifrael, & inci- 4 modes taffe Davidem us numeraret Ifrael, unde patet non fupra Deum, fed diabolum excitaffe Davidem ad pec- allaia. candum; tribuitur tamen hæc incitatio etiam Deo, quia nisi Deus permisisset, diabolus id non fecisset; permist autem Deus, quia peccata po-

puli id merebantur.

ud fian

e cujus

tum b

& im-

1d m

ate din in le

avent

offet.

2.00

leque

iple nem

d di-

effici

nifi

tura

dia-

are m.

uia

ct-

0-

e.

9.

13

n

C

Ad illud de maledictione Semei respondendum eft, Deum præcipisse Semei ut malediceret Davidi, non inflectendo ejus voluntatem, fed aperiendo ei viam ad hoc malum & claudendo ad alia mala,id est, permittendo ut hoc lolum ageret, cum tamen ad alia multa effet paratus. Eadem responsio adhibenda est ad alterum testimonium de Spirien decipiente Achabum; iple enim Spiritus obtulit le Deo ad decipiendum regem, adeo ut non tam imperio quam permiffione Divina ageret, cum ex le elfet

Altera classis eft corum testimoniorum Sciprura in quibus Dem dicitur excacavevel obdara. re corda hominum, ut nec velint nec pollint bene agere : fic Exod. lib. dicitur Dens induraffe tor Pharaonu; & 1 Reg. c. 11. non audierunt vocen patris fui, quia voluit Deus occidere cor; &lib. Jobi cap. x 1 1. dicitur Deus commutare labium veracium & auferre doctrinam fenum, immutare ou principum & decipere eor, & Efai. cap. xix. dicitut miscuisse in medio corum Spiritum vertigimis.

Adhæc & alia similia Sacræ Scripturæ loca

99. Resp. Locis allatis-

98.

respondendum est ex sententia Theologorum, Deum non excecare aut indurare homines vel infundendo novam malitiam, id est, torquendo corum voluntarem ad malum, vel augendo priorem malitiam, fed permittendo ut quotidie inant in graviora peccata, eofque deferendo & non miferendo: quod fane non est injufrum, cum Deus non deferat nisi deferatur, & justum sit ut qui deserunt diserantur. De hac materia valde notabilis est sententia Augustini, dicentis Deum non obdurare hominem impartiendo malitiam, fed non impartiendo misericordiam. Notandum autem eft quaruor pracipue effe actiones Dei aut quafi actiones in hominum induratione & excacatione. Primo enim, punit præcedentia peccata permittendo ut in alio graviora peccata irrum. pant. Secundo, offertiis occasionem ponitentiæ fuæ & convertionis, aut per diuturnam fuam patientiam aut per prædicationem verbi lui. Tertio, non confert iis gratiam utendi ca occasione,

Suatuor Cunt actiones Dei in induratione.

1.

2.

3. unde dicuntur fieri cæci duriores; quia cum poffint illuminari, non illuminentur; cum poffint mollescere non mollescunt. Quarto,offett iis occasiones graviorum peccatorum, objicien-

do

De Concursu seu Cooper one Dei. doscil es objects que objectit is movent ad percandum: unde patet Deum in omnibus his aftionibus non inflectere hominis voluntatem fealiactione; pater ftem Deum in obduratione & exezcatione nihil facere nifi quod jute facere poffir : poreft enim permittere ut labantur in giaviora peccata, ut fic puniat præcedentia; petelt item, poliquam obtulit iis occasionem convertionis, negare iis gratiam utendi ea occahone, & lic cos graviflima punire.

Scri-

dara.

bene

Te cor

Uncem

& lib.

m ve

re cor dici-

tigi-

loca

ım, in-

co-110-

fu-

on m

10

de

1981 ed

1.

10

## SECTIO IX. De Causa materiali tum Substantiarum tum Accidentium.

( OUatuor erunt partes hujus Tractationis de Caufa Materiali: quarum prima agemus de canfa materiali Substantiarum, secunda de canfa materiali Accidentium, tertia de caufalitate vel causandi ratione cause materialis, quarta propomemus utiliores Disputationes de materia substan-In prima parte primo discutiemus homo- SECT. nymiam vocis Maseria; secundo, proponemus pars prifundamenta aliquot, quæ magnam lucem adtetent fequentibus Disputationibus; tertio, demonstrabimus dari caufam materialem Subfianie, & speciatim oftendemus dari materiam frimem substantialem; quarto, examinabimus Mam Divisionem Materie in primam & fecundem.

Quod ad primum attinet, admodum ambigua in mate. efther vox Materia, & ob id Philosophi conati riamin funt variis distinctionibus ejus ambiguitatem tollere. Primo enim, dividunt Materiam in materiam in qua, ex qua, & circa quam. Quæ divisio duobus modis intelligi potest. Primo enim ita potest concipi, ut intelligamus Materiam hie plicatio.

2. I Homenymia. vocis matersa. Divisio qua, ex qua, 6 CITCA quam.

H

non dividi in diversas species materiarum, fe effe divisionem in varia officia & respectus man riæ proprie dictæ, una enim & eadem maten quatenus eft id in quo forma aliqua exlifit, materia in qua; quatenus vero est id ex quol forma fimul conftat compositum, est material qua; denique quatenus est id circa quod age operatur per actionem transcuntem disponend & præparando illud ad recipiendam Formani quatenus, inquam, hoc modo consideratut, poteft dici materia circa quam. Iuxta hanc expolitionem dicimus & materiam in qua & ex qua & circa guam, este hujus considerationis; nam hæc omnia funt officia causa materialis pro-Alio vero modo intelligi potest Diprie dicta. vilio, ita ut non intelligamus per materiam circa quam, proprie dictam caufam materialem, quam efficiens alterat & disponit ad recipiendam formam; led intelligamus illud circa quod agens versaturactione immanente, nimitum illud percipiendo vel sensu aliquo, vel illud confiderando in mente lua. Quod fi hoc modo intelligatur Divisio, scil ut per materiam intelligamus objectum alicujus potentiæ fensitivæ aut intellectivæ, aflerimus non omnia hujus Divisio. his membra pertinere ad hanc considerationemi non enim hic agitur de materia objectiva, sed de subjectiva materia in qua exsistit Forma aliqua, ex qua fit Compositum, & denique circa quam verlatur Efficiens, cam trantmutando & præparando.

Divisio in maleriam ghysicam.

2. Expli-

Catio.

Secundo, dividi solet Materia in Physicam & Metaphysicam. Physica est Substantia materialis respectu Formarum sibi inhærentium, sive substantialium sive accidentalium. Per Substantiam autem materialem intelligo vel ipsum corpus physicum constans ex materia & forma, quod est

arum, f ctus man n maten efiflit, e ex quo materia od age ponend mam10 deratur, anc exex quas

s; nam

5 pro-

teft Di-

am cir-

rialem,

endam

od a-

illud

ilide-

relli-

amus

ntel.

fio .

em;

fed

ali-

rea

&

&

is

\*

biedum multorum accidentium materialium, mo, verbi caufa, respectu albedinis ; vel intelpoalteram patrem corporis physici quæ dici-Materia Subftantialis, in qua infunt non 10. mforme fubfiantiales, fed etiam multæ accicatales forma. Materia Metaphyfica eft Genus efecto Differentia ; fed hac improprie tantum efecundum fimilitudinem dicitur Materia, quia il ficut Materia proprie dicta est in se imperfea, & perficitur à Forma, ita etiam Genus eft uidimperfectius Differentia specifica, & ab ea erheitur.

Ex Metaphyfi-

Omifia materia metaphyfica, quæ eft improprie ille meteria ex que, dividimus maseriam phyficam Materia cum Scholasticis in manentem & transeuntem : li- transent goum, verbi causa, est materia transiens ex qua fit ignis, lignum enim non manet lignum, & conflituit ignem tanquam altera pars ellentiæ ignis, fed iplum lignum eransie in substantiam ignis, & fuam entitatem amittit. Materia manens elipropria & acerna materialis caufa qua manet in conflitutione compositi. De materia ergo menseunte qua talis est ; afferimus cam proprie non pertinere ad hanc considerationem, idque quiadum res aliqua dicitui fieri ex materia tranftune; non intelligitur ex ea fieri tanquam ex esula confritutiva (qued enim maner, confritucmon porelt) fed ranguam ex termino à quo, idque quia materia ligni, verbi caufa, quæ prius fu-Higoum per formam ligni, jam ex ligno fit igas cum comburitur,

manen:

Omilla ergo etiam materia tranfeunte, dividimus materiam manentem in Substantialem & Ac. cidentalem; quæ quidem Divilio vel poteft friideaccipit, vellate. Strictefeil. cum applicatur sebus physicis, i. c. ita ut intelligamus hic dimid materiam phylicam, co modo acceptam

1. Materia maziens estvel Substantials vel Acciden

H 2

quem

Materia fubstantialis late accepta. Materia accidentalis:

quem supra explicavimus : late vero, si applia tur non tantum rebus phyficis, fed etiam fpin alibus ; ipía enim fubitantia fpiritualis, ut Ang lus, eft materia formarum accidentalium fibil hærentium, quæ quidem formæ accident funt fpirituales , ficut earum materia subjecti est spiritualis. Si ergo posteriori hoc modo aci piatur Divisio, dicimus materiam substantiale effe Substantiam incompletam in qua exsistit fon aliqua Subflantialis, & ex qua fit compositum nam rale, qued Corpus dicieur. Materia accidentalise quelibet res in qua exsistit forma aliqua accidentali er ex qua simul cum illa forma accidentali fit com pofisum accidentale; ut homo albus conflat ex homia tanquam materia,& albedine tanquam forma Di co quælibet resiguia non folum incompleta illa substantia quæ apud Physicos Materia simplici ter dicitur, nec folum corpus naturale constant ex ea mareria, hoc modo est Causa materialis verum eriam ipli spiritus creati hoc modo sum caufæ materiales compositorum accidentalium: fic Angelus pius componitur ex substantia Angelica tanquam materia, & pietate tanquam forma accidentali. De utraque hac Materia nobis dein ceps dicendum eft.

Qued ad secundum attinet, Notandum est primo, Substantiam prædicamentalem dividi in Spiritum & Corpus. Spiritus etsi habeat varias compositiones metaphysicas, est tamen expers compositionis physicæ, quæ est ex materia & forma substantialibus. Dico Angelos habete varias compositiones metaphysicas, quia componuntut ex Genere & Differentia; item quatenus sunt substantiali & Exsistentia illi superaddita; item quatenus sunt Substantia substantiali substantia substantia substantia substantia substantia substantia componuntur ex natura exsistente &

12. Fundamenta
quadam
feu Nota.
2. Nota.
Angeli
habens
varias
composiaiones
metaphyscan.

6.

Sub-

, fi applie

am spinin

S, ut An

um fibi

ccidental

Subjecti

nodo ace

fantiale

Ais form

cum nau

ntalise

cidentali

fie cam-

x homis

rma. Di

eta ila

mplici-

nflans

Tialis

o funt

ium:

An.

sma

cin-

eft

in 125

TS å

C

.

ľ

baftentia vel Suppofitalitate illa superaddita; nique quatenus Accidentibus præditi funt mponuntur ex Substantia & Accidente, ut guntur. Garriunt autem illi qui præter has mpositiones in Argelis aliam compositiomimaginantur, quam appellant compositionem Adu & Potentia, compositio enim ex acta & umia est genus harum omnium compositio um in creaturis, nam in omni compositione er quam fit aliquod Compositum proprie difum altera pars le habet ut potentia, de altera ut ellas.

Substantia vero corporca & materialis præter composias compositiones enumeratas includit duas alias, quarum una ex partibus effentialibus, Mamiefeil. & Forma, altera vero eft ex partibus menfionis vel molis, que dicuntue Partes inte-

mantes. Maeria qua eft altera pare effentialis Subfantia corporea (de Materia enim Substantiali loquimus) vel confideratur generaliter in communi notione materia, vel specialiter confide. tame in speciebus suis. Materia in genere accepta, quoniam el substantia imperfecta à forme perfectibilis, Formam respicit, habetque potentiam recipiendi Formam; unde ceperunt Phylici dubitare an ea pozentia fit de effentia Mamie an vero fie ejus Accidens alique dique Que-Mio determinabitut in Disputationibus. Respiett ergo Materia in genere Formam non hanc relillam, fed Formam indefinite : fed alia ratio eft specialium materiarum , illæ enim determinantur ad certas formas, idque vel per naturam fuam, vel qualitates & dispositiones introductas. Per naturam fuam determinacur materia Coehad formam Cœli, fecundum opinionem dodiffimorum Phylicorum : per naturam item H

Compostio ex ABHO Totentia. eft genus omnium aliarums fionmms.

7. 2. Nota Composinones Substantia cerpo-

8 .. 3 Nota De Materia in genere & in focite confide. rala.

determinatur matereria Sublunaris ad formas Sublunares; neque enim materia Cœli est capax formæ Sublunaris, fed Cælestis tantum, ne. que materia Sublunaris est capax formæ Cœlestis, sed tantum Sublunaris, ut putant dodiffimi Phylici : quod an verum fir videbitur

postea.

C. -cuthers o

10.

Per Qualitates & Dispositiones adventitias determinantur materiæ Sublunares ad certas formas sublunares : etsi enim materia alicujus corporis sublunaris secundum se spectara non magis relpiciat unam formam sublunarem quam aliam, si tamen consideretur quetenus vestita est hisce aut illis qualitaribus, magis determinata eft ad unam formam quam ad aliam, habetque potentiam particularem ad unam certam formam. Vinum, veibi caula, quia eft cors pus, constat ex materia sua & forma; que quidem materia licet in fe spectata fit indifferens ad recipiendam formam vini & formam aliam corporis caduci, si tamen consideretur secundum qualitates quas ci communicavit forma vini, illa per eas ita alligata est formæ vini, ut antequam accedat aliqua mutatio aut deletio illarum qualitatum non possit ullam aliam formam recipere ; pofiquam vero vinum incipit putresce. ze, atque adeo priftinas qualitates amirrere, tum inducitur quædam qualitas in materia vini, amator scil. quæ disponit eam materiam ad recipiendam eam formam aceti, & rejiciendam formam vini.

Materia ab agente naturali alterata per ejulmodi qualitates incipit habere capacitatem unius formæ præ aliis formis; quæ capacitas dicitut particularis potentia, quia per cam respicit unam formam porius quam aliam : & quoniam materia ejulmodi potentia prædita nondum a-

Eta

). 11

45

15

S

efu habet cam formam particularem quam refpicit,ideo dicitur habere privationem ilius Forma; Privatio enim phyfica eft absentis Formæ moxintroducendæ, arque adeo necessario habet porentiam ad cam Formam. Verbi caufa, femen animalis alteratum in utero fæminæ nondum actu habet formam animalis, pote-Pare tamen, eaque propinqua, illam haber : unde cum fit Animal ex femine, dicunt l'hyfici Animal fieri ex 10n-animali, non fumendo non-animal pro mera negatione animalis, fed pro eo quod actu non est animal , potestare tamen, caque proxima, est animal. Hine patet eur Phylici Peripatetici præter duo illa principia effentialia & constitutiva Corporis Naturalis agnoscant tertium principium quod Privationem appellant ; Animal enim, verbi caufa, constitutive fit ex suo corpore & sua anima, atprincipium terminativum ex quo eft, id efts terminus d quo generationis animalis est Privatio formæ animalis, ideft, non-animal; animalenim fit ex femine, quod actu non est animal, fed 240%. poteffate tantum. Siquis quarat cur non-antmal dicatur Privatio formæ anima'is, videtur enim potius effe privatio aut negatio totius animalis ; Refpond. illud dictum, Non animal eft pri- R. favatio totina Animalis, duobus modis posse intelligi: primo, ita ut intelligamus non-animal elle id quod neque habet materiam neque formam animalis, & fic falfum eft non-animal in femine effe negationem totius animalis, idq; quia f. men includit materiam animalis; secundo, ita ut intelligamus non animal effe negationem ipfius animalis confiderati quatenus est totum quoddam conflans ex anima & corpore, & fic verum eft non-animal in semine effe negationem totius animalis. Interim fiquis quærat undenam fit quod femen,

H 4

quium

COF

C

C

con-

quum includat materiam animalis, nonpossit dici animal; vera ratio est, quod non habeat formam animalis, atque adeo majoris perspicuitatis causa non-animal dicitur privatio sorma animalis. Atque hac est ratio cur dicatur potius Forma privatio quam Totius, scil. ne putemus non animal esse privationem omnium partium, cum tamen non-animal sit tantum privatio unius pattis, Forma scil. non vero alterius, scil. Materia.

31.

Ex supradictis patet cur tria numerentur Principia naturalis Corporis ab Aristotele in Physicis: ejus enim institutum non est afferre omnia Principia corporis naturalis, sie enim etiamin medium attulisset Essicientem & Finem; sed ejus institutum est adserre in medium omnia Principia ex quibus sit corpus: corpus autem non sit ex suo Essiciente & Fine, sed ab Essiciente, & propter Finem; sit ramen corpus ex Materia sua & Forma tanquam ex Principiis constitutivis; sit vero ex Privatione, ut animal ex non-animali, lignum ex non-ligno, sit, inquam, tanquam ex Principio terminativo, nam terminus à quo generationis est privatio sorma genita.

12. 4. Nata, Corpus naturale constans ex Materia & Forma dividitue in Simplex corpus, quod non ex aliis corporibus componitur, etsi componatur ex Materia & Forma, Materia enim & Forma non sunt corpora, sed corporum Principia; & in Corpus mistum quod ex simplicibus corposibus constatum est. Simplex est duplex, Cæleste scil. & Elementare; nam & corpus Cæleste est expers omnis mistionis; & Elementa, si in sua integritate considerentur, omnis mistionis expertia sunt. Corpus mistum non est illud quod constatut ex corpore cælesti & elementari, sed illud quod

Corpus Smplex.

Mifum.3

Offic

Deat

fpi-

me

trus

nus

m,

lus

tc.

n-

G.

1-

t-

3

conflatur ex elementis, terra feil. aqua, aere, &c ignes & propierea ejus forma dicitur Forma miflionis, quis resultat ex mistione & coalitu quawer formarum elementarium. Corpus autem mifun dividicur in animatum & inanimatum, Inanimarum eft lapis verbi caufa. Animam vero tribuimus & Animalibus & Plantis.

Celebris illa Controversia de multitudine Formarum non habet magnam difficultatem in s Notacorporibus inanimaris, nam pene apud omnes convenit elle unam tantum revera Formam in inanimatis, Formam [cil, mistionus, qua its confertomnes gradus effentia, i. e. gradum effentia genericum, specificum, & individualem : verbi caufa, plerique confenciunt in co, quod putent in lapide tantum effe unam Formam phyficam. quzei dar omnes gradus ellentiæ metaphylicæ; in lapide, verbi causa, particularis illa mistionis forma per quam differt specie ab aliis corporibus milis, el & forma ejus generica & specifica diversa ratione; quatenus enim illa particularis forma ell forma subflantialis non accidentalis, dat lapidi elle mistum, quatenus vero est ralis forma miltionis specie diversa à forma mistionis quæ eft in ligno aut in metallo, dat lapidi effe lapidem quatenus denique est hæc fingularis forma mistionis, dat lapidi effe hoc mistum, feu hune lapidem. Videmus ergo unam & eandem Formam physicam tribuere corpori naturali inanimate omnes gradus effentiæ metaphylicos,i.e. gradus effentiæ genericæ, specificæ, & individus alis ....

At de corporibus Animatis major eft difficulm. Thomiltæ enim omnes, & præcipue illi qui funt ex Societate felu, in miftis animatis nullam formam agnoscunt prætet animam, dicuntque animam tribuere corpori , viventi & effe C034 H . S .

11. De multiending . Forma-TH700 .

fe

ji

corpus, & effe miftum , & effe animatum contra vero Scotiftæ, & plerique alii Philosophi moderni qui non funt ex ca Societate, in vivente ad minimum agnoscunt duas formas re distin. Etas, feil, mistionis, vel corporeitatia, ut loquuntur, & animam. Deinde inter eos qui præterani. mam agnoscunt in vivente formam mislionis, el controversia de multitudine Animarum : A. verroiffæ enim, & præcipue Zabarella, putant in viventibus effe plutes animas re diffinctas, in homine, verbi caula, eres, unam vegetativam pet quam eft viven , aliam fenfitivam per quam eft animal, aliam denique rationalem pet quam eft homo. Verum quid de hac Controversia flatuendum sit, videbimus in Disputatione de Causa Formali.

11.0ftenditur
dari mazeriam
primam
Substantialem.

1. Arg.

Politis jam ils fundamentis quæ magnum habebunt usum tum in hac Sectione tum in fequenti, in Tertia parte statuimus evidenti aliqua demonstratione oftendere dari Materiam Primam Substantialem. Argumentum autem petemus à transmutatione substantiali, i. e. à generationibus & corruptionibus quas videmus effe in Mundo fublunari; ut, verbi caula, cum ex ligno fit ignis, ex Elementis miltum. Sit ergoejusmodi demonstratio; Cum ex ligno, verbi caufa, fit ignis, vel fimpliciter & quoad omnes fuas partes destruitur lignum, adeo ut nulla pars ejus remaneat, vel deftruitur tantum quoad alteram partem, formamligni scilicet. Si destruitur quoad fe totum, sequerur hoc absurdum, per illam actionem qua lignum muratur in ignem, lignum annihilari, & ignem ex nihilo fieri, atque adeo creari; fi enim ignis factus ex ligno fieret ex nulla materia præexfistente, absolute loquendo diceretur creari , quod contradictionem implicat. Si vero ignis fiat ex materia ligni , jam

On-

phi

nte

tin-

un-

ani-

ca

A.

tin

in

per

m

m

12-Ga.

m

Will L

fequetus tantum formam ligni periifle, arque adeo in ligno dari duas partes substantiales, unam que in illa transmutatione aboletur, formam feil. aliam vero quæ permaner, quæque ab: jeda forma ligni indust formam ignis, feil. mateilam; Materia enim quali Proteus potest for- 2-Mrg. mas varias successive induere & abjicere. Præterea hæc valde evidens ratio est ad demonstrandum duas effe partes effentiæ corporis naturalis, Mareriam [cil. & Formam, Cum animal aliturper cibum, vel remanet aliqua pars effentialiscibi in fine nutritionis , & conjungitur substantiz rei viventis vel omnino dettruitur cibus, omnesque partes ejus effentiales. Si nibil cibi remaner, superflua erit tota actio viventis in concoctione; nullo enim modo juvabitur per assumptionem illius cibi ut ex co crescat vel augeatur, nam ex eo quod simpliciter & quoad omnes suas partes perir, quomodo potest res fieii major & extensior? si vero aliquid cibi remaner, necesse est illud quod remaner esse communem materiam, vel subjectum quod prius habuit forntam calis alimenti, nunc vero ea abjeeta induit formam rei viventis, & hoc est quod dicunt Physici atimensum converti in fubfiantiam viventis.

Ex supradictis patet admodum solidam effe Demonstrationem Aristor. qua demonstrat dari 3. 47%. Materiam rerum naturalium. Demonftratio autem ejus hæceft; Ubicumque datut transmutatio à contrario ad contrarium, ibi necesse est effe commune subjectum recipiens successive formas contrarias: At in rebus naturalibus datur transmutatio à contrario ad contrarium, ut patet ex generationibus & corruptionibus rerum,ut cum ex non-vivente fit vivens per generationem, ex vivente non vivens per corruptionem ; Ergo,

15.

Probatur dari Matariam Primam

go neceste elt communem materiam iis substerni. Vis argumenti in eo est posita, quod corpus aliquod naturale cum generatur non fiat ex nihilo, alioqui diceretur creari, atque adeo fit ex præexlitente materia. Poliquam vero quis probavit hac demonstratione dari materiam, facile etiam eft dari Materiam Primam, i. e. quæ ex alia priori materia non fiat: fi enim(verbi caufa) cum exigne fit act, fit aliqua materia quæ prius habuit formam ignis, & postea induit formam aeris, illa materia vel fit ex nulla alia materia præexsiftente, & fic habetut propositum, erit enim Prima, si ex nulla alia fiat; si vero fiat ex alia, quato deilla utrum Prima fir, an vero priorem habeat; & fic aut dabitur progressus in infinitum, aut tandem deveniemus ad illam materiam quæ ex nulla alia materia præexsistente fic.

Maft. An fine Plures Materia prima,

Resp.

Ref.

Dubitabit quis, an admittendum fit plures. effe Materias Primas, an vero unam tantum. Ratio dubitandi eft, quia unumquodg; Elemencum habet materiam diffinctam à materia alterius Elementi, unumquodque item habet materiam fimplicissimam & in aliam non relolubilem; ergo erunt plures Materiæ Prima, quod eft abfurdum, cum unum tantum fit Primum. Refp, proculdubio plures effe Materias fimplicitate pares, quarum unaquæque poteft dici Prima, quia non fit ex priori; interim omnes illa Matesia, etfi numero differant, & specie etiam, ut quidam volunt, conveniunt tamen in generali ratione materia, & fic omnes funt una materia u. nicate generica. Ad hoc autem quod dicitur V num rantum poffeeffe Primum; Refp. id effe intelligendum de co quodefle Primum pofizive,ut aiunt,i.c. quod omni alio est prius, non vero de co quod che Primum negative, i.e. de co quod nihil habet fo prin ; plutes enim funt materia fingulares, quasum gulla habet aliam fe prigrem ex qua fit.

ter-

pus

ni-

t cx

.010

cile

alia

um

bu-

15 ,

xfi-

ri-

01

1:

ut.

X

5

Quod ad Quattum attinet, admodum utile ell bene considerate Divisionem illam in Mate- 1V. De riam primam & fecundam; multi enim admodum craffe loquuntur de materia fecunda, & varii variis modis cam accipiunt. Primo itaque, nonnulli pet Materiam primam intelligunt Materiam in fecusgenere; per secundam intelligunt Materias Spe. dam. ciales, ut materiam coli, verbi caufa,& elemen-Sed Divilio accepta in hoc fenfu non est approbanda:ptimo, quia materia in genere non est prior mareria fingulari prioritate physica, id eft, non eft phylice limplicior, fed tantum prioritate metaphylica. Dixi cam non effe phylice limpliciorem, quia materia fingularis Elementi. tam expers eft compositionis physica ac mate-Dixi effe metaphyfice priorem, Hain genere. quia Materia singularis metaphysice constituiturex natura Materiæ in genete, & differentia ingulari illi superaddita: secundo, quia Materia fingularis Elementi cum non fiat ex ulla alia præexlistente materia, vere dicitur Prima.

Alii ita concipiunt hanc Divisionem ut per Materiam primam intelligant Materiam absolute 2. Explisimplicem, per secundam vero cam quæ confti. carie. tuitur ex alia materia : Verbi causa, corpus Animalis, secundum omnes Philosophos præter Thomilas, etfi fit materia respectu anima, conflat tamen ex alia materia simpliciore & forma millionis, quia illud corpus est mixtum ex quatuor Elementis. Verum tenendum eft corpus Refus. Animalis aut alicujus rei viventis improprie dici Corpus materiem anima. Ratio hac elt, Omnes partes viventie materia informantur à forma , nam forma ocsupat totam materiam; Sed forma miftionis, materia. que est extera pars corporis animalis, non potest informariab anima, id eft, substantialier in fe secipete.

18. divisione Materia in primam & I . Expli. catio ma teria pria mato

improprie

recipere animam; ergo corpus animalis proprie non est materia Animalis, Ratio minoris eft; quod forma mistionis est essentialiter forma substantialis, ergo nunquam porest vere & proprie fieri materia substantialis recipiendo in fe aliam formam fubstantialem; sic enim deponeret naturam formæ, & indueret naturam mate. riæ, aut potius simul esfet & forma & materia substantialis, quod absurdum est, cum materia & forma fint diverfæ species Substantiæ incompletæ. Interim non negamus formam mistionis in animali pofe adventum animæ frare à parte materiæ ut loquuntur, id eft, habere rationem materia, aut elle quali conditionem materia potius requisitam ad receptionem illius formæ. Sed de hac re plura postea. Concludimus ergo hic, animam viventis provime & immediate non informare aliquod corpus compositum ex materia & forma, fed tantum exliftere in ipfa materia simplicissima que est altera pars illius corpotis.

20. 3. Fxpli-]

c. 1.

Tertio, alii intelligunt per materiam primam, materiam primorum corporum, id eft; Elementorum; per fecundam vero, materiam Mistorum: & ratio eft, quia materia alicujus Mifti per qualitares & dispositiones ita limitata est ut non sic indifferens ad plures formas; materia vero Elementotum, etfi habeat etiam quafdam conditiones per quas limitata est, potest tamen facilius esse materia corruptionis vel generationis cujula libet rei, nam ex Elementis poteft fieri quodvis Mistum, at multa funt Mista quæ non possunt fieti ex aliis Miftis. Verum tenendum eft materiam mistorum improprie dici fecundam, idque quia ea cam simplex est quam ulla alia materia, quamvis forma Mixti non sit ram simplex quam formæ Elementorum.

Refue.

Quarto

eund

& fee

eran

eran

fien

nat

de

tia

e. ia.

ia

3

Quarto ergo, alii per materjam primam & feeundam intelligunt materiam primam tranfeuntem , 4. Expli-& fecundam transeuntem, fie verbi causa materia cario. transiens Animalis eft femen, ( materia enim feminis est materia manens animalis ) materia transiens Seminis eft alimentum , materia tranfiens alimenti funt Elementa, ipfa vero Elementa non habent aliud corpus se natura prius , ex quo tanquam ex materia transcunte fiant. Dixi natura prius, quia unum Elementum per accidens fit ex alio; fed nullum Elementum eft narura fua prius alio. Atque fecundum hanc fententiam Elementa funt materia prima, mista vero materialecunda, Verum non est absolute verum Refut. Elementa effe materiam primam , quia etfi non habeant materiam transcuntem se natura priotem, habent tamen materiam manentem, conflant enim ex mareria & forma , alioqui non effent corpora : deinde diximus supra materiam transeuntem improprie effe materiam. Quid igi- Quaff. mrad hæc dicendum eft; an nulla agnolcenda An nulla est materia secunda? Resp. Proprie & secundum sit matengorem philosophicum nullam effe materiam fe- cunda. cundam, atque adeo materiam dici primam,non respectu secunda, sed per negationem prioris: quoties ergo Philosophi dicunt materiam ali- Qua diquam elle lecundam, intelligendum ell cos ac- caturà cipere materiam pro co qued quali materia eft; materia quo pacto dicunt corpus effe materiam Anima- fecunda, lis, non quod totum corpus informetur à forma animalis, sed quod materia corporis informetur à forma animalis, forma veto corporis SECT. littanquam conditio materia.

In Secunda parte hujus Sectionis statuimus De Maagere de Caufa materiali Accident um: quam Tra. teria ac-Cationem breviter quatuor Affertionibus con- eid neals. eludemus. Prima Affertio fit hæc, Accidentia de- 1. Affert.

pendens

pars fecunda

adeo

mate

per fe

ma (

enin

intel

rem

cau

fit U

qui

ren

Di

pendent à subjecto suo tanquam à Causa materiali: Ratio Affertionis el hæc , Accidens illud quod educitur ex potentia subjecti pendet à subjecto Suo in fieri & effe, id eft, deber fubjecto fuo quod coperit exlittere, debet item lubjecto luo quod exliftere perseveret : At non dependet à subjecto in ullo alio genere caulæ; neque enim fubjectum fempereft caula Efficiens accidentis, ut fi quis producat albedinem in pariete, paries concurret ad productionem albedinis non effective fed fubjective, arque adeo ut materia; neque lubjectum eft Forma accidentis, neque Finis:& licet effer finis accidentis, non tamen inde sequeretur accidens ab co dependere quoad effe, ted tantum quoad fieris res enim tantum depender à Fine dum eft in fieri. Unde relinquitur ut dicamus Accidens dependere à subjecto ut à Causa materiali. Quo pacto autem subject im habeat causalitatem materia respectu accidentis dicetur in Tertia parte.

23.

Afferitur fecundo, Accidens in abstracto non habere caufam materialem ex qua componitur, sed tantum accidens in concreto: ut Album, acceptum materialiter pro re alba, tali compositione componitur. Tum dico abstractum, ut albedigem, non componi ex caufa materiali, quia non componitur ex suo subjecto, ut paret, sie enim includeret Subjectum in effentia fua; peque includir aliam materiam, quia tota accidentalis entitas est for ma quædam nulla egens materia ex qua componatur, fed in qua fuftentetur, Dico concretum accidentale, ut album acceptum pro re albedine prædita, componi ex fubicato & forma accidentali abftracta, ita ut lubjectum fir caufa materialis conftituens illud compositum, forma vero accidentalis sit causa formalis cjusdem respectu.

. Quod fi quis dieat compositum accidentale, ut

riali:

poup icao

poup

quod icao

dum:

Quis

arret. fed:

ub-

icet

tur

ım.

ne

US.

li.

-

-

REALS.

hominem album, effe unum per accidens, arque adeo subjectum ejus respectu non esse causam materialem, nam ex Materia & Forma fit Unum per fe ; Refp. illud verum elle de materia & forma cum funt ejufdem prædicamenti; alioqui enim ex iis fit unum per accidens. Notetut hic, interentia per accidens effe nonnulla quæ majotem habent unitatem quam reliqua : fic, ( verbi caufa) compositum ex subjecto & accidente, etfi fit unum peraceidens, nihilominus illa unitas quam habet non est unitas metaphorica & apparent, qualis eft in accervo lapidum; fed eft ven&paturalis, quia eft per veram & naturalem unionem subjecti cum accidente, accidens enim pajura fua unitur fubiceto.

Affernut Tenio, Accident abftractum, ut albedinem , etfi non habeat caufam materialem ex qua 3 Afferi. componatur, nabere tamen caufam materialem in que fuft neetur , e's d qua dependet sum quoad elle umquoad fieri. Hac Affertio evidenter fequitue ex præcedentibus : nam in prima Affertione oftendimus accidens dependere à subjecto ut à caufa materiali, five id fit abstractum five concretum; in fecunda Affertione oftendimus fola. accidentia Concreta habere causam materialem ex qua componuntur; unde sequitur Abstracta tantum habere caufam materialem ex qua oriuntur & in qua fuftentantur.

Alleritur quarto, Non folum Accidentia rerum corporearum, fed esiam rerum fpiritualium, intel- 4. Afferts ledum verbi causa & voluntarem Angelorum, habere causam materialem à qua dependens: Ange- SECT li enim in genere causa subjective, ut ajunt, con- pars terferunt effe fuis accidentibus; Caufa autem fubje- tia. De Eliva idem est quod canfa materialis.

In Tertia parte hujus Sectionis statuimus age- tate Mate de Caufalitate, vel causandi ratione quam ha-

Canfali-

bet

bet causa materialis in genere accepta, prom complectitur caufam materialem Substantiarum & Accidentium. Primo ergo tenendum eft, Materiam non tantum effe caufam Compoliti, fed etiam Formæ quæ ex cjus potentia educitur, quia dum efficiens educit formam ex potentia materiæ, materia concurrit ad formæ productionem in genere caufæ materialis :præterea omnes Philosophi afferunt omnes iormas eductas ex potentia materiæ à materia dependere quoad effe & operari, & ctiam quoad fieris unde eviden. ter concludimus materiam & conferre effe formæ ex fe eductæ, & illud effe confervare. Dicet aliquis folum materiatum eft effectum materia; Forma non est quid materiatum; ergo. Kelp. Materiatum effe effect um materia confideraia quatenus est principium constitutivum; Formam vero effe effectum materiæ quatenus eft principium præjacens ante generationem Compositi. Dicet irem aliquis hinc sequi materiam habere duo effecta. Refp. habere duo effecta, led fibi fubordinata, ita ut unum fit principale, alterum fit minus principale; principale enim effectum materiæ quod intendit producere eft Compositum, minus principale effectum quodad hoc dirigitur tanquam ad ulterius eft Forma; ideo enim ex materia educitur Forma ut generetur Compositum. Sic causa efficiens habet duplex effectum inæqualis ordinis, scilicet præparationem materiæ & generationem compoliti, Notetur aurem, hoc quod dicimus Materiam ef. se causam formæ, non esse intelligendum universaliter, idque propter animam rationalem, sed in specie intelligendum esse de formis eductis è porentia materia. Noterur item ex hac Doctri-

na confirmari superiorem Doctrinam, qua afseruimus formas accidentalis abstractas, etfi-

Objett.

Resp.

Inft.

Nota I.

Nota 2.

non

habe

dent

ris

pof

in f

fier

10

Q

fic

fo

CI

non habeant materiam ex qua constituuntur, habere tamen caufam materialem à qua depen-

dent in fieri & effe.

prom

tiarum ft, Ma.

ti, fed

citur.

ptentia

luctio.

omnes

tas ex

beout

iden.

for-

Dicet

ia;

cp.

ara

-10

eft

n-

m

9

Tenendum eft fecundo, Causalitatem materiz velpoffe confideraci respectu forma & com- Tenenpoliti quatenus funt in fieri, vel quatenus funt dum eft in facto effe. Si confiderentur forma & compo. fecunto. frum quatenus funt in fieri, una & eadem à parte tei eft Caufalitas ejus respectu utriusque. Quod ut intelligatur, tenendum eft caufam efficientem eadem actione educere formam è materia, & gererate compositum; nam educendo formem conftituit compolitum, & conftituendo compositum formam educit. Causalicas ergo materiæ respectu formæ & compositi in fieri, erit passio respondens illi actioni qua educitur forma ; materia enim quatenus patiturab agenteper talem actionem , id eft, quatenus ex ca educitur forma, eft caufa tum formæ tum compoliti quarenus funt in fieri : forma enim quatenus educieur non eft, fed fit; & compolitum quatenus generatur non est, sed fit.

Si forma & compositum considerentur quatenus funt in facto effe , Caufalitas materia respectu utriusque eft una & eadem à parte; nimirum, ut docet Ruvius, n'hil aliud est illud quo materia confervat effe formæ & compolitisquam substantialis passiva receptio formæ: forma enim unit fibi materiam active, impl. ndo scilicet & occupando materiam substantialiter; materia veto unitur formæ palfive, scilicet imbibendo formam fe implentem. Differt autem hæc paffio ab ea passione qua materia est causa formæ & compositi in fieri : Materia enim elt corum caula in fieri quarenus patiturab agente recipiendo in fe illam mutationem qua mutatur ab una forma ad aliam; materia vero est causa corum

in

formam ex sua potentia eductam; sic enima conservat formam & conservat compositum, ideo enim sustentiat in suo gremio formam u perduret compositum. Hæc quæ à nobis disti sunt de Causalitate Materia, vera sunt & de Causa materiali Substantiarum & Accidentium: nam causa etiam materialis accidentium : quatenus patitur ab agente, est causa tum formæ accidentalis tum compositi accidentalis quatenus sunt in sieri; cadem vero quatenus recipit in se sort mam accidentalem ex sua potentia eductam, est causa tum formæ accidentalis quatenus sunt in sieri; cadem vero quatenus recipit in se sort mam accidentalem ex sua potentia eductam, est causa tum formæ accidentalis tum compositi accidentalis quatenus sunt in sacto esse.

## DISPUTATIO. De Materia Prima Substantiali.

SECT. pars quarta. IN Quarta parte hujus Sectionis statuimus agitare celebriores & utiliores Quæstiones quæ
moventur de Materia Prima. Primo ergo, videbimus An materia prima vere dicatur pura; secundo, An Posencia sis de essentia materia prima;
tertio, Anma: eria habeat omnem suam exsistentiam
à forma; Quatto, An materia possis exsistere sino
forma; quinto, An essentia materia sis exsequantitate pradita; septimo, An materia sis exsequantitate pradita; septimo, An materia prima sis corpus de genere Subsantia; octavo, An materia proprie dicta insis Calis; nono, An materia Cali sis
ejusdam natura cum materia Subsunarium; decimo, An materia sis pars essentia, an vero sorma
sistota essentia.

30.

I. An
maieria
prima fit
pura Potentia.

Quodad Primum attinet, tenendum est duplicem este Actum, physicum & mesaphysicum. A-Etus physicus est Forma substantialis: Mesaphysicus multiplex est, sicut ipsa Compositio mesaphysi-

mu

ionis

comp

Grior

Affe

foet

inch

2475

rapl

Ex

TEB

nel

di

min

a

ti

Difput. de Materia prima fubftantiali. 189 emultiplex eft; omnes enim species composienim & ionis funt metaphyfice præter duas, fcilicet compositionem ex Materia & Forma, & compofrionem ex Partibus integrantibus feu membris. Afferimus ergo Materiam vere dici Potentiam refoelnacins phyfici, quod ineffentia fua nullam includat formam lubftantialem : afferimusirem ean non effe puram Potentiam respectu actuum metaphyficorum, nam componitur ex Essentia & Exfiftenti, item ex conceptu generico & differentiali. Conceptus genericus vel porius quali genericus (materia enim cum per fe non fit in Prædicamento non habet proprie dictum genus ) materiæ primæ eft, quod Materia fit fubfrantia incomplera; in quo conceptu convenit cum forma, Concepeus differenzialis eft quod fit fubftantis incompleta capax formæ; prior enim conceptus est quid potentiale & dererminabile respectu posterioris, arque adeo posterior est ejus respectu actus. Materia ergo fi definiretur, loco Generis ponenda effet Substantia incompteta, loco Differentiæ ponenda effet capaci as forma.

recipi

Grunn

nam ut

is dia

: Canfa

: nam

atenus

ciden.

s funt

e for-

, eft

politi

gi-

E

c-

.

g.

Definitio materiæ fupra ailara ele Definicio materiæ in sua natura consideratæ, &, ut loquuntur Physici , eft Definitio materia in pris prima ma notione. Prima enim notio materiæ appellatur, cum materia consideratur qua esctalis subftantia incomplera : Secunda notio materiæ est Quidseque confideratur quatenus causa materialis, principium Substantiæ : Hæc autem distinguenda funt , quia de effentia materiæ eft effe illam fubfrantiam incompletam, que dicitur materia; accidit vero materiæ effe caufam materialem, imo hoc eltaccidens commune materia fubliantiali & composito ex materia substantiali ; compolitum enim eft caula materialis fuorum accidentium. Si ergo materia confideretur in fecun-

Quid fit Conceptus genericus majeria.

Quid dif. ferentia-

31, Duid fit Materia.

cunda.

Duomodo differat respectus illaruns.

Definit. materia in fecunda motio-

\$2. 11. An potentia fit de ef-(entia materia prima. Potentia. universahis & particularis. Qua 0pin Za. barella.

da notione, sie definitur secundum Arift. H subjectum primum quo inexsistenteres composita fit; & in quod ultimo omnium refolvitur.

Quod ad secundum artinet, Zabarella lib. 1. de Materia prima distinguit Potentiam materia in universalem & particularem. V niversalem appel at potentiam materiæ qua respicit indifferenteromnes formas quatenus est omnium successive et. pax: Particularis eft, qua propter dispositiones suas & qualitatis respicit unam formam præ aliis omnibus; sic materia seminis alterata virtute prolifica habet particularem respectum ad animam rationalem præ aliis Formis. V niverfalis veto potentia materiæ convenit Materiæ non consideratæ fecundum fuas qualitates; fed fecundum naturam suam simplicirer. Secundo, afferit idem Zabarella Potentiam particularem materia effe accidens commune materia, Potentiam vero univerfalem effe proprietatem materiæ in prima notio. ne, effectientiam materiæ in fecunda notione quatenus eft Principium.

33. Opin noara.

De hac Doctrina Zabarellæ tenendum eft primo, Potentiam illam que competit materia qua materia eft, melius dici Potentiamindefinitam quam universalem: fi enim fit de ratione materia este capacem omnium formarum, viderur illa potentia particularis repugnare naturæ materiæ, quia ea adveniente respicit unam & non alias; potius ergo appellabimus potentiam indefinitam, quia respicit formam simpliciter, quam universalem, quia respicit omnes formas. Secunde, tenendum eft porius afferendum effe cunt Ruvio, Suario, & Conimb. Potentiam illam indefinitam effe iplam effentiam materia, nam elfentia materiæ in co eft polita quod fir fubftantia incompleta capax formæ; capacitas autem nihil aliud eft quam potentia. Quod & quis de co

Disput. 1. de Materia prima Substantiali. dubitet quod dicamus capacitatem forma effe ift. Ef islam effentiam materia, dicat iple in quo polita ofica fis fireffentia materia, aut quid possit prius concipi in materia hac capacitate. Sed objiciet quis oa lib. 1. mnem Potentiam præsupponere Subjectum tan-CHEID gum fundamentum fuum, atque adeo potenppelat nam materiæ præsupponere ejus essentiam ; ntcro-Resp. illud non verum elle de potentiis que di- R. Sp. live cz. riguntur ad actus fubitantiales, etfi fit verum de nessu. potentiis que diriguntur adactus accidentales. æ aliis Objiciet item quis Potentiam effe qualitatem , Objeff. 2. te pro-Materiam effe fubstantiam; qualitatem autem umam non effe de Effentia Substantia : Refp. ex iis que Refp. -00 DOdiffa funt supra de Pountia & Allu, non omnes

Potentias effe de genere qualitatis.

lidera-

m na-

idem

Te ac.

niver-

otio.

tione

i est

criz

it im

eriæ

illa

ate.

na-

lefi-

am

un-

uni

in-

ef-

n-

i-

00

1:0

Quod ad Tertium attinet, quæritur de ellentia materia, V trum materia habeat exfisenciam 111. An quandam fibi particularem, an vero exfiftat per exfi- materia fentiam forme. Resp. ad hanc Quallionem, du- onnen plicem effe exfiftentiam materia, quarum una exfiftenca elt per quam materia actu & realiter extittit uam à in mundo extra caufæ fuæ potentiam, à qua tea- best, seg. liter producta eff; altera eft per quam materia exliftit in genere aliquo substantia, id est, per quam materia ita exfiftit ut fit materia hujus corporis & non alterius ab hoc specie diversi, id eft, per quam materia hominis ita exlistit ut sie materia hominis & non alterius rei. Priorem exfiftentiam, quæ fola eft proprie dicta Exfiftentia, allerimus materiam habere à le, non à forma, & probatur hac ratione: Si materia accipit exfilen- 1. Ralio. tiam à Toto vel à Forma, sequitur materiam tot murare exlistentias quot formas:cum enim verbi caufa exigne fit acr, fi materia ignis prius exitftebat forma ignis, & jam cum suscipit formam actis exliftit per formam acris , habebit diverlas extiftentias, quia formæ quæ funt te diverfæ

formaha.

dant

dant rei diversas exsistentias 3 absurdum autem est materiam diversis temporibus habere diversas exsistentias. Deinde res cum amittit exsistentiam dicitur perire, ergo si materia deposita forma amittat exsistentiam poterit dici perire, & fieri de novo nova materia. Non autem negativa de novo nova materia.

mus posteriorem exsistentiam materia (qua admodum improprie dicta est exsistentia) competere materia benesicio forma. Siquis dicat ma-

cı

8

n

P

e

1

9

5

dire

inde sequi materiam habere exsistentiam à forma, quia nulla forma præter humanam animam potest exsistere fine materia, unde ergo pari ra-

tione inferam omnes formas capere existensiam à materia. Si quis item dicat materiam non habete actum existendi quia est pura potentia; Resp.

Exfiscentiam esse actum metaphysicum; materiam vero dici puram potentiam, quod non includat in se formam physicam. Si quis denique dicat, hine segui unumquodque corpus natu-

rale habere plures exfiftentias, unam materia, alteram formæ, tertiam fuæ rotius; Resp. unius

rei effe unam tantum exfistentiam totalem & completam.

Quod ad Quartum attinet, quærunt eriam interpretes Arittot. An materia possit exsistere per potentiam Dei absolutam si omni sorma spolietur. Resp. Probabile esse, quamvis vi Naturæ non possit materia exsistere sine sorma, posse tamen per absolutam & extraordinariam Dei potentiam hoc evenire: quod ex eo patet, quia abeunte una Forma à materia, id est, percunte, potest Deus impedire adventum & successionem alterius; quod si faceret, materia adhuc permaneret, isque quia materia à nullo potest destrui nisi à solo Deo subtrahente influxum suum quo ejus esse conservabat: potest autem Deus impe-

Objett.I.

Refp.

Objett.2.

Objett.3.

Resp.

.

35. IV. An materia. possit exsistere sine forma, Ass.

Difput.l. de Materie prima Subfantiali, 198 dire adventum formz , & non lubrrahere confuxum fuum confervativum à materia. Ita fenmunt de exliftentia materia omnes Thomiffa, qui criam unanimiter fatuunt materiam non habere exliftentiam à forma. Zabarella contra essinutraque Controverfia desput, lib. 2. de Ma-

teria prima,

autem

divet-

listen-

ta for-

re . &

nega. æ ad.

apete.

t ma.

. non

for-

mam

ri ra-

am d

bere

Refp.

nate-

n in-

ique

atu-

riæ,

nius

n &

iam

lere

lie-

TE

ta-

00-

tila

te,

em

14-TIM

uo

C-

IC

Quod ad Quintum attinet, yarii exfliterunt Philosophi qui dixerunt materiama effe Corpus, etli non codem fenfu : Nam quidam dixerunt materiam effe corpus in categoria Quantitatis, & iplam potentiam materiæ politam ellein trina dimensione : alii dixerunt materiam esle cor- dimensipus quia effentiam materia necessario comitetur ene. mina dimensio : alii denique dixerunt materiam effe corpus, non quantitativum, fed fubitantiale. la prima fententia fuit Joannes Grammaticus qui afferuit effentiam materiæ nihil aliud effe quam magnitudinem, id eft, longitudinem, lamudinem, & profundiratem. Sed hæc fententia facile refutari poteft, idge quia ex ea sequitur Substantiam constigui elsentialiterex Accidente, Quantitas enim eft accidens; absurdum autem effaccidens ingredi conftitutionem fubftantiz, quia fic substantia composita si componeretue ex accidente & forma substantiali, effet unum per accidens, nam omnes ajunt ex substantia & accidente non fieri unum per fe.

Quod ad Sextum attinet, Averroës, quam fequitut Zabatella, dicit materiam effe corpus quan. VI. An musium; non quod Quantitas litipla ellentia materia materia, fed quod quantitas necessario comi- fit exfe tetur materiam tanquam ejus proprietas : nihil- quantiomnius voluit Averroes magnitudinem, etfi pradita. oriatur à materia tanquam à tadice, quamvis Af. tem primo & immediate infit materia, habere tamen terminos fuz extensionis à forma & non

V. An effentia. materia fit polita

à Materia; cum enim materia ex fe fit indiffe rens ad majorem vel minorem quantitatem, not maieriæ fed formæ tribuendum eft quod quar zitas mareriæ in hoc yel illo composito sit hujus aut illius extentionis, & non majoris; proinde dicunt Averroiftz, Quantitatem, quia à materia non habet terminos, effe interminatam prout ineft materiæ per fe fpeetatæ, terminatam vero prout ineft marerize ab hac vel illa forma informatæ: & hoc eft quod dicunt dari in materia prima quantitatem interminatam ei coavam, id eft, aternam; ficut enim materia poft creatioenem mundi nunquam de novo producitur (fi enim produceretur fieret ex nulla materia præexfiftente, atque adeo createtur ) fed continuo abjecta una forma induit aliam,ita etiam in qualiber fingulari materia ab initio mundi exfiftebar uno numero quantitatis, que pro adventu variarum formarum augetur & minuitur, fed non mutatur fecundum effentiam fuam. Hanc Sententiam Averrois egregie confirmant Zabarella, & Perevius, etiam Suarius, etfi alii Jeluitæ cam damnent : viderur tamen vera effe opinio Averrois, & longe facilius posse defendi quam oppolita l'ententia; neque enim eft facile oftendere à quo producatur quantitas de novo in materia, si ante generationem compositi non exsistebat in materia eadem numero : non enim potelt generari à forma adveniente, quia ea potius supponit quantitatem in materia; & quod majus eft, ipfa forma non eft quanta, neque poteft generari ab alia Quantitate, quæ quantitas non eft activa, neque ab alia Qualitate, quia qualitas eft natura pofterior quantitate.

\*8.

Dicet quis, ex bac fententia fequi Accidens aliquod effe natura prius Substantia; quantitas enim materiæ erit natura prior composito, imo

dusa-

n

il

Disput.I. de Maceria prima Substantiali. duratione & tempore : at contra Aristot, dicit Accidens effe natura posterius Substantia. Reff. Accidens elle pacura policeins ca Substantia que eft ejus subjectum proximum & immediatum, & fic Quantitas eft natura pofferior Materia s non tamen necesse ell un Quentitas fit natura pofictior Composito, quia compositum non est immediacum cius subjectum, nisi forte confideretur quantitas quatenus habet hos vel illos terminos; lic enim compositum est subjectum primum quantitatis, atque adeo natura prius quantitate.

diffe.

pon e

quan

hujus

oinde

à ma.

natam

atam

orma

mate.

mm,

ecio-

r (fi

-\$1C

nuo

ua-

Ac-

ntu

ed

Inc

12-

tæ

10

m

c-

-

.

G

Quod ad Septimum attinet, duz funt celebres opiniones corum qui afferunt maseriam effe corpus substantiale. Una est Avicennæ ponentis in materia prima formam substantialem æternam & materiæ coævam, id eft, in qualibet fingulari materia exfisrentem semper post ejus creationem: hanc nonnulli vocant formam coporeitais, voluntque aliis formis accidentibus & recedentibus hanc unam formam immutabiliter in materia habitare fub omnibus formis fibi in materia luccedentibus. Verbi caufa, cum ex terra firignis, dicunt effe in materia quandam formam que prius exliftebat fub forma terra, & jam exfiftit fub forma ignis. Hac Opinio hodie nullos Rejett. patronos habet, & revera plane est menti Ari- "jus. fot, contraria & omnium l'hilosophorum, affeuntium Etementa effe corpora simplicissima; quod non elset verum, fi materia elementipræter formam elementi includeret fibi aliam formam cozvamy ex materia enim & forma illa cozva telularet compositum physicum, quod effet fimplicius elemento, quia in elemento includitur, & præterillud etiam includitur in elemento forma elementaris.

19. VII. materia prima fil de genera Sub flansia. Opin. Avicen-

Opinio. Zabaret la Reject

Altera est Opinio Zabarellæ asserentis ma-

1 2

scriams

teriam primam nibil effe aliud quam corpus in ge. nere, id eft, corpus prout eft commune corpori fimplici & mifto ; & hoc vult Zabarella effe genus fummum in Substantiæ categoria, exclusis Angelis. Sed bæcfententia omnino abfurda eft; quid enim magis craffe dici poteft quam substantiam incompletam (qualis materia prima fecundum omnium fententiam) elle perfe in categoria? Entia enim incompleta a categoriis excluduntur. Deinde fi materia fit genus inferiorum corporum, verum erit dicere, corpus simplex elle materiam, arque adeo vere prædicaretut Pars de Toto suo. Præterea si materia sit genus, princi iam physicum transformabitut in principium meraphyficum; mareria enim qua materia erit principium physicum, & eadem qua genus erit principium meraphylicum.

WIII. An meuria propra dictainst Calis.
Opin 2 tobarella
Oc Frum
Kasp, od
1 Oboot.

Refo ad

2. wijett.

105

A III

mornial t

Quod ad Octavum actinet, Averroes, Durandus, Gabriel, & inter modernos Zabarella & Preolomineus, contendunt Calum non effe compofrenm ex materia & forma informante, fed effentiam cali effe fubstantiam simplicem expertem compofitionis phylice. Quod fi ex iis quæras An in culo fit forma aliqua; respondebunt unumquem. que orbem habere formam affiftentem, feilicet Angelum motorem, fed non informantem: respondebunt irem ipfam cœli effentiam, quia eft coli actus meraphylicus, effe coli formam, late fumendo nomen forma. Similiter fi ex iis quaras An in calo fit materia aliqua ; respondebunt ipfum cœlum dici marcriam respectu formæ affistenris, Angeli motoris: respondebunt item parres integrantes cœli effe materiam respectu effentiæ cœ i, quia partes integrantes fe habent tanquam subjectum in quo eft effentia coli; arque adro ex corum opinione cœlum non est compolicum ex materia & forma, fumendo Mate-

riam

Disput. I. de Materia prima Substantiali, 197 tiam pro substantia incompleta persectibili à forma, sotmam pro substantia incompleta persectibili à forciente materiam. Ex corum item opinione sequerur cœlum aliquo respectu esse immateriale; quia non constat ex materia & sorma physicis; alio vero respectu esse materiale, quia constat ex partibus integrantibus tanquam materia, & essentia tanquam sorma: volunt enim corpora cœlessia in hoc differre ab Angelis, quod Angelis non habeant partes integrantes, corpora vero

in ge-

iroque

c ge-

clusis

a eff;

Man.

cun-

tego-

cx.

erio-

plex

Pars

rin-

um

tit

tit!

n.

8

0-

1.

1.

n

cœlestia habeant. Doctifimi Ariftot interpretes, scilicet Philosophi ex Societate Jefu , hanc Opinionem unanimiter rejiciunt : primo Quia si estentia coli in ft fpectata effet forma immaterialis non exfiftens in materia phylica proprie dicta , effet nobilior substantia ipia anima rationali, quia formæ quo liberiores funt à materia, co nobiliores funt; si autem essentia coeli fit forma nobilior anima, habebit nobiliorem operationem quam haber anima : Abfurdum autem eft cœlum habere nobiliorem operationem actu inteelligendi: Ergo absurdum est effentiam cœli este nobiliorem formam quam est anima humana. Secundo Illi qui tuentur hanc fententiam non poterunt facile docere in que fis pofisa ratio corporis; omnes enim alii Philosopi dicunt corpus effe substantion conflanten. ex materia & forma. Hic autem quia boc negant, ( admittunt enim cœlum effe cospus; fed negant effe compositum ex materia & forma ) coguntur dicere rationem corporis effe positam in eo quod est, habere partes integrantes. Hoc autem non bene defendi poteft : quia ex ipforum fententia fola fingularia habent partes integrantes, atque adeo coclum in genere in fua elsentia confideratum, cum non fit compositum ex partibus integrantibus, non erit substantia

Differentia intercalumór
Angel s
fecundum
opinio.
nem
hanc.

42. Opi. Za. bar re-1 pôt. & ejus ratiol.

2. Ratio.

1 3

corporca

dif

gu

tu

ni

da

di

1

3. Ratio. corporea, fi in effentia fua confideretur. ita argumentatur Ruvius, Cœlum habet dus alias compositiones longe imperfectiores quam ex compositio ex materia & forma, hac ergo tanquam perfectior non potest coelo denegari. Antecedens patet, quia ipfi adversarii concedunt cœlum effe compositum ex partibus integrantibus, item ex subjecto & accidente fensibilibus, ut raritate, denfitate, figura, &c. Ergo non deneganda erit cælo compolitio ex materia & forma, quæ est his compositionibus perfectior. Ratio eft, quia illi cantum denegant cœlo compositionem ex materia & forma, quod putant cam arguere imperfectionem Denique, illa accideneia quæ funt in coelo, scilicet. Quancitas, Motus, Figura, & fimilia, arguunt in coelo elle proprie dictam materiam, quis hæc non possunt exfi-

Acre mili in proprie dicta materia.

43-IX. An materia. cali & anferio-PHTE COTporum fit ejufdem Speciei. Ratio COTHIN quinegani.

Quod ad Nonum attinet, illi Ariftot. interpretes qui admittunt in celo effe proprie dictam materiam, quæquot ulccrius, An materia cali & inferiorum corporum fint ejufdem (peciei; in qua Controversia utraque pars est adeo probabilis, ut doctiffimi Atiftot interpretes metito afferant le dubios elle quam in partem inclinentputant materiam coeli elle fpecie diverfam à matetia sublunarium corporum, boc afferunt, quia materia sublunarium cor orum est radix cotruptibilitatis, & est apta ad recipiendas successi. ve varias formas; materia vero cœli est natura suaita determinata ad formam coeli ut pon polfir in se recipere aliquam formam sublunarem. Illi vero qui putant materiam coeli elle ejufdem speciei cum mareria sublunarium, boc afferunt, quia putant materiam unam non differre ab alia estennialiter ratione fui, sed tantum ratione forma superaddica : ex corum enim sententia corporers

Ratio coom qui affirmant.

materia

Difput.I. de Materia prima Subfantiali, 199 natiriaelt pura potentia nullum includens actum diftinctivum , adeo ut materiæ tantum diftinguantur ratione materiarum fuarum fibi fuperadditarum. Verum magis debile eft fundamenrum cui innititur hac fententia quam id cui innititur prior, etfi enim materia nullum includat actum phylicum, id eft, formam, potefe tamen una materia includere actum metaphyficum, ideft, differentiam frecificam per quam distinguatur ab alia. Fundamentum superioris fententiæ eth fit magis folidum, non tamen evidenter demonstrat propositum, Illi qui putant materiam coeli & inferiorum effe ejuldem speciei, dicunt cœlum dici incorruptibile, non quod ejus materia fit natura fua incapax diverfarum formarum fibi fuccedenium, fed quod forma ejus illius fie naturæ, ut poffquam femel occupaverit materiam, non pollie ulla vi natusali ab ca materia abigi. Nos ergo, qui putamus Opinutramque partem huius controversia effe probabilem, neutram damnamus, fed dicimus al-

Citia

duss

msup

crgo

gari.

dunt

ranti.

ibus,

n de-

for-

Ra-

Oii-

am

cil-

us,

rie G-

r-

71

Earum examor.

menus. Quod ad Decimum attinet, Averroes, licet falcatur materiam effe partem compositi naturalis, sumendo compositum naturale pro co quod con-Hat ex materia & forma , negat tamen materiam fit fars effepartem quidditatie & effemia. Cui fi objicias dinte materiam poni à Philosophis in essentiali rerum phylicarum Definitione; Refp. illam non poni merito sui , sed tanquam vehiculum quidditatis leu effentia venire in Definitionem. Alii vero longe probabilius putant materiam & formam effe parses effentiales corporus, atque adeo pertinere ad quidditatem corporis : & ratio est evidens, Quia li tota effentia hominis ( yerbi caufa ) confifteret in sola forma, homo secundum essentiam suam

teram, priorem scilicet, niti solidioribus funda-

41. X.Virum materia N/18 1 WETTERS. Ejus Resp. ad Object. Affir : INT'S refut. Avera rees,

1 4

nihil

nihil aliud esset quam anima rationalis, quoi
aperte falsum est; primo, Quia inde sequente
animam esse ens se unum & completum, idque
quia negari non potest hominis naturam essed
sentiam persectam & completam: si autem anima esset ens completum, non esset natura su
ma esset ens completum, non esset natura su
pars, quod falsum est. Secundo, quia cum Ani

pats, quod falsum est. Secundo, quia cum Anima rationalis interitu careat, si anima sit ton hominis essentia, sequetur hominem secundum totam suam essentiam esse immortalem. Objicite quis, Materiam singularis alicuius animalis.

ciet quis, Materiam fingularis alicujus animalis, per actionem caloris naturalis humidum depafeentis, perpetuo delabi, Essentia autem reich fixa & stabilis, Ergo materia fluida non erit pan essentia, Resp. primo, Essentiam dici stabilem & fixam non ratione principiosum physicorum.

& fixam non ratione principiorum physicorum fed ratione connexionis prædicatorum essentalium, ut postea patebir in Doctrina de Essensalium, ut postea patebir in Doctrina

flammam quæ lignis subinde appositis & absumptis continenteralitur; codem enim modo
decendum est materiam Socratis esse unam, quia
continuo novas partes materiæ acquirit & alias
deperdit, neque unquam unam novam materiam
de integro sumit. Si quis item dicat non posse ab
hominibus assumi in resurrectione corporum illam materiam quam habana de materiam

lam materiam quam habuerunt dum vixerunt, idque quia una & cadem materia saltem partialis ad multos pertinere poterit, ut paret ex iis qui vescuntut humanis carnibus, atque adeo alienam materiam sibi applicant, & in suam substantiam convertunt; vel ergo ipsi a'recurera per carcbunt sua materia, vel homines ab iis devorati; quod

fi homines possent relurgere eidem numero non habentes eandem materiam quam habue-

De aybourree a' yes.

runt

B I SEE E BD

te

fo

ĸ

8

G

P

is, quo

quetere

n, idam

n elle el

em ani

rura fu

in Ani

fit tota

undam

Obii.

imalis

depa.

reieft

t pan

bilem rum,

ntia-

entia oris

icut

cffe

abodo

qia

ias

ım

26 il-

1,

is

Ji.

n

n

unt dum vixerunt , apparet materiam non perinere ad rei effentiam : Reff. Si cadem pars ma. R.f. 1. ens ad multos pertineat, fore ut ea reddatus Ai homini ad quem primo pertinebat, lecundum fententiam Augustini: quod ad illum eui tanguam fecundo poffeffori hæc pars detrahicur, Deum illius partis defectum supplebit per cas parres mareriales que per calorem naturalem ei abfumpræ fuerunt Præteren ad hoc ut idem homo 3/6 24 efurgere dicatur, non requiritur ut omnes illæ & fola partes materiales quas prius habuir, adfint; nam ex featentia multorum Theologorum pueri resurgent adulti & perfecti homines.

Ruvius, in Quaftione ultima de meteria, va- Materia rias enumerat proprietates materiæ: primo enim materiam elle ingenerabilem & incorruptibilem ; fecundo, cam effe æternam , textio , quinque, nullam habere activitatem, quie omnis activitas in zebus materialibus eft, à forma ; quatro, eam semper elle adjunctam alicui format com qua actu componit totum; quinto, cam appetere formam præsentem quidem apperitu complacentia, ablentem vero, led mox affuturam appetitu deliderii. Dicitur autem materia ingenera- Explier. bilis & incorruptibilis, quia omni generationi tis pris as & corruptioni fubfternitur aliqua materia quæ pr. priemutatur ab una forma ad aliam, atque adeo 14.4. materia prima, que necessario est subjectum generationis & corruptionis, non-generatur aut corrumpieur. Deinde, si materia de novo ptoduceretut, cum non possit produci ex alia præexfiltente materia, produceretur ex nihilo, atque adeo crearetur; nulla autem creatura eft quæ poteff create; ergo nulla creatura est que potest efficere materiam. Hine patet quomodo verum ht quod dici foles V nius generationem effe alterius thruptionem: fi enim ipfa materia elt æterna, id

RS

est perpetuo exsistens ab initio mundi, abeunu una forma necessario induit alteram, & accedente una forma necessario abjicit alteram, quiane, que potest carere forma, nec simul habere dua: fi autem semper abjecta una alteram induit, con ruptio unius compositi est generatio alteriusiscut enim corrumpitur præcedens Compositum per abjectionem præcedentis formæ, ita productur novum per assumptionem novæ.

## SECTIO X.

De Causa formali Substantiali & Acci-

IN hac Scaione de Causa formali, primo proponemus varias Divisiones Forma, idque ad dicutiendam ambiguitatem hujus vocissis secundo explicabimus Cansalitatem causa formalis; tertio redibimus ad considerandas priores Divisiones Forma, & videbimus qua genera Formarum habeam veram causalitatem Forma, qua non; quarto proponemus Disputationem de Origine Formarum in genere, & inspecie de origine Anima rationalis, de multitudine formarum tum subalternarum tum non subalternarum in codem composito; & nonnihil cua subsidiciemus de Generatione substantiali, idque quia ca est mutatio ab una forma substantiali ad alia.

Primum quod attinet, dividitur Forma à l'hilosophis in interanm & externam. Per externam
non intelligimus eam formam quæ est extra essentiam substantiæ, sic enim omnis forma accidentalis esset dicenda sorma externas; quod essi vorum sit respectu Substantiæ cui adjicitur illa forma accidentalis, non tamen verum est de forma
accidentali respectu essecti sui, id est, compositi accidentalis: sed per sormam extrinseam intelligimus causam exemplarem, seu ideam ad
cujus.

SECT.
pari prima.
1. Divisio
Forma in
Internam
& Externam.
Forma
extrinseca est Exemplar:
qued est.

cujus similitudinem formatur effectum. ditt antem Exemplar in reale & insensionale. Reele eft quod extra mentem artificis subliftit , aciniplos lenius incurrit : qualia exemplaria habent apud fe pene omnes artifices. Exemplar inuntionale nihil aliud est quam imago seu idea mi efficiendæ in mente efficientis exliftens. De censa exemplari, an veram habeat causalisatem forme, videbimus in Tertia parte hujus Sectionis. De cadem , an constituat quintum genus Caufa, videbimus Sectione (equenti.

cunie

dente

la ne.

duas:

, cor.

ius:fi.

lieum

rodu.

Cal

opo.

Acu-

CX-

Re-

or.

ant

ro.

in

de

022

á

Forma intrinseca, id elt, que constituit formatum vel substantiale vel accidentale ( causa enim exemplatis non constituit formatum suum duplex est, scilicet substantialis, vel accidentalis. Accidentalis eft quæ exfiftit in substantia , id eft, in talis, eaque vel eft lubfrantia vel pars fubfrantiæ; five In Subleancia Coiritualis sive materialis ( dictum caim efe fupra , Angelum effe causam materialem suorum accidentium ) quæque simul cum ea substancia in qua excistic confeituit compositum accidentale. Forma intrinseca substantialis est vel informans, vel affiften'. Informans forma vel lumiinipro altera parte compositi physici. & dicitut forma partis , quia elt subfrancia partialis; vel fumitur pro tota quidditate cujufvis subscantiz, fire lit spiritualis substantia, five corporea, & dicitur à Philosophis forma totim : fic tota ellen-114 corposis naturalis appellatur Forma in hoc fignificata, effentia item vel quidditas Angeli appellatur hoc medo Forma. Verum an hac forma habeas veram canfalitatem forma , & an matetia ei aliqua refpondent , determinabitur in Tertia parte hujus Sectionis.

Forma substantialis informans & accepta-pro aliera parte compositi physici, dividitur in Separabilem & Infeparabilem, vel, utalu loquuntur in

Resle .web Intentia . nale.

1. Forma intrinfecaelt Accides-

Subflan. Infor-

Forma feparabihi. cam quæ à materia dependent est quoad esse en rari, & in eam quæ à materia independent est. En maseparabilis est quæ separata materia potest est operari. Vbi distinguendum est inter sorma se parabiles & eas quæ dicuntur separatæ à materia. Angeli enim appellantur à Philosophis some abstratæ & separatæ, non tamen separabiles some à materia, qui a nunquam conjunguntur materiæ substantiali vinculo; Forma ergo separabiles à materia unica est, scilicet anima rationalis. Forma inseparabilis est ca quæ ita materiæ est alliga es, ut non possit extra materiam este aut operati

unfaparabilis.

Porma generics & Specilas

à materia, quia nunquam conjunguntur mate. riæ lubstantiali vinculo ; Forma ergo separabilis à materia upica eft, scilicet anima rationalis, Forma inseparabilis eft ca quæ ita materiæ eft allige. te; ut non poffit extra materiam effe aut operari: tales funt omnes reliquæ formæ rerum corpascarum, que ob id dicuntur à Philosophis for. ma mageriales , cum anima rationalis dicaturin materistu. Dividitur item forma substantialia accepta pro altera parte compositi in genericam & fecificam : quæ Divisio ab iis folis affertur qui putant in composito physico dari plures formas fibi Arbalternatas; verbi caufa dicunt in homine formam mistionis effe formam genericam, animam fensitivam elfe etiam genericam, fed ea inferiorem & animam rationalem elle formam fecificam, & dicunt unamquamque harum formasum dare rei perfectum effe, fed formam genericam dare tei effe genericum, & formam fpecificam dare rei elle specificum. Alii vero, qui negant multitudinem formarum, dicunt in homine effe unam tantum formam, feilicet animam rationalem, & hanc pro alia & alia considera tione tribuere aliud & aliud effe.

Borma. Affens. Forma afissens est que non actuar aut informat materiam suam, sed tantum ei affistit, tribuens ei motum & operationem. Notetur aut tem sormam afissentem non tam vere este formam intrinseam, sieut forma informans; quodam tamen modo posse dici formam intrinseam, quia Philo-

Sophi

fopl ex f

Ca

tua

8 1

tus

1217

do

h

10

-

eft. Fo otelt el

natem

s forme

es forme

mare.

arabilia

13. For.

alliga.

berari!

corps.

18 for-

ut im

H ac-

ma qui

mas ine

ni-

0-

e-

1.

fophi confiderare folent compositum quoddam ex forme afiftence & maseria, verbi caufa, dicunt, Cœlum, quarenus actu movetur, effe compolitum ex Intelligentia motrice & orbe, ex orbe ranguam principio passivo vel receptivo motus, & anima motrice tanquam principio activo moeus : dicuntque hanc materiam & hanc formam uniti non per substantialem unionem, quo modo uniuntur materia & forma in corpore naturah, fed per influxum virtutis, quo Angelus vietutem fuam in cœlum influit & continuo movet.

Dividitur item forma fate accepta in metaphyficem & phyficam . Phyfica eft altera pars effentia 2 Divicorporis naturalis : Metaphyfica est ea forma que fo Forsem constituit non physica sed metaphysica con-Airutione. Quod ut intelligatur, tenendum eft, præter compositionem physicam ex materia & fot- physicam. ma, effe aliam quæ illam compositionem imitatur, ex fe tamen abstrahit à mareria physica, quia locum habee in Angelis, & ob id metaphyfica compositio appellatur. Est autem hæc Compositio Composiduplex, quantum ad præfens infritutum pertiact, feil. composito ex natura & supposito, i.e. compositio ex natura & subsistentia suppositi; & compositio ex genere & differentia, Dixi, quantum ad præfens inftitutum pertinet, quia compolitio ex exfiftentia & effentia eft etiam metaphyfica compofisio; item compositio ex subjecto de accidente, quia habent locum in rebus à materia physica separatis, non tamen pertinent ad prælens institutum, quia neque forma accidentalis folee à Philosophis appellari fouma me- Forme saphyfica, neque exliftentia effentia fuperaddita metaphyfoler appellari hoe nomino. Tantum ergo lo- fica duquemur de duabus illis Compositionibus, seil: pereit compolitione ex natura & subsidentia, &cex gesere & differentia, In priori compositione Effentia.

phyficam

He meid. phylica

Effentia'

Dif

fima (

altert

cifica

quæ

conf

difo

com

COM

DATE

(ME

am

in

ni

Sentia rei dicitur nomine forme metaphyfice; in posteriori compositione Differentia appellatur hoc nomine. Verum quia Differentia magis esplicatur à Logico quam à Metaphylico , ideoulus obtinuit ut Differentia potius forma Logiu

quam Metaphyfica appelletur.

7. Quid fis Forma metaph. accepta pro Effentid. Str. Th.

Nota

214.

gread Subfistentia est quid re diversum à singulari Effen-

Quid fit Forma meraph. accepta pro Differentia. Differentia genequid fit. Qued Specifica.

Forma metaphyficaaccepta pro Effentia ( nihil aliud eft quamid quod supra appellavimus formam Totius ) eft tota rei lubftantialis effentia, vel, ur alii loquuntur, integra ejus natura : verbi caufa, tota effentia fingularis Socratis appellatur à Philosophis forma meraphysica, & ejus quidditas: Sociates vero præter hanc ellentiam lingularem includit aliquid re diverfum ab effentia, scil. subsistentiam vel suppositalitatem. Patet autem Subliftentiam humanam effe quid re diversum ab cius fingulari Effentia; quia Fide novimus Christum assumpsiste singularem estentiam humanam , non tamen allumpfiffe fubliftentiam humanam, idque quia nemo dicet Christum alsumplisse suppositum bumanum, suppositum autem confiruitur in effe luppoliti per lubliftentiam; atque adco fi diceretur affumpfiffe fub. fiftentiam humanam, vere dicerctur affumplife Suppositum humanum yel personam humanam, & fic effet gemina Persona, quod absurdum est. Forma meraphysica accepta pro Differentia est pars effentiæ, alteri parti superaddita ad cam perficiendam & complendam , & dicitur Differentia ratione effectus fui, quia efficit ut res genere convenientes speciei different. Dividitur autem Differentia in genericam, fecificam & individualem. Generica oft per quam Genus aliquod,ut animal, verbi canfa, conflicueur, & diffinguitur ab omnibus aliis rebus. Specifica eft per quam species infima constituitut & diftinguitur ab omnibus aliis rebuse dico, per quam species in-2/3/13 fima . 3 ID

latut

S CX.

cou. ogica

nihil

for-

atia,

rerbi

atut ddi-

ula-

cil.

cm

m

US

1-

n

1-

n

fins confisuiturs quia fi loquamur de specie sub. alterne, amais Differentie generica cht ctiam feeafin ; quicquid coim confirmiguz ex genere & differentia; eft Species. Differentia individualis; Quid in-differentia; eft Species. Differentia individualis; Quid in-que ab aliis dicitur Principium individuationis, eft dividuaque limit cum natura constituit Individuum conflicutione metaphylica:dico cum natura fpeofice, ad diffinguendam hanc compositionem à compositione ex natura de subsistentia; nam in compaficione ex natura & fubliftentia altera pars conflituens non oth natura fpecifica, fed namra fiogularis, arque adeo includens differentiamindividualem. Quod addo , nequis incidat in corum errorem qui putant fubliftentiam effe differentiam individualem s quod fallum effe patet ex myfterio Incarnationis, Chriftus enim asumplit naturam humanam non specificam in genere, fed fingularem, & ab alis naturis humanis lingularibus numero diversam. Verum de hacre plura pofica.

Secundum quod attinet, fatuimus breviter cum Ruvio, Caufalitatem caufa formalis effe mo- pars fedum unionis per quem forma unit fibi Materiam, cam cunda. Minando & occupando ; adeo ut Caufalitas formæ sibil aliud fit quam ejus inhæsio in materia, vel informatio feu actuatio materiæ : per hanc inhælionem forma & perficit materiam & conftimir compositum; undedicit Ruyius Causalituem formæ & respectu materiæ quam actuat, & compositi quod constituit, effe unam & candem re, fed differre ratione. Hic notandum eft non folum formam substantialem , fed & accidentalem veram exercere causalitatem hujus ordinis a Forma enim fubftantialis, ut evidens eft, conflicuit compositum physicum ; forma vero accidentalis etfi non constituar compositum aliquod quod est unum per fe, constituit ta-

ronfli

2091

C

eati

fem

no

no

وا وا

men compositum quod est unum per aceiden idque per realem & naturalem unionem, qu materiam fibi unit eam informando ; atque i hac formatione substantiæ posita est causalina formæ accidentalis.

BATS for .

riam Quod ad Terrium attinet , afferimus primo poth SECT. Canfam extrinfecam, i. e. exemplarem, non habe cani re veram caufalitatem forme ; idque quia Caufe. licas forma polica eft in unione forma cummi form teria, Exemplar vero non realtiter conjungitu can cum re facta ad illud Exemplar. Afferimus fecundo. Formam affiftentem non babere veran canfalisatem forma; idque quia erfi uniatur me teriæ fecundum influxum virtutis fuz, non temen unitut materiæ per informationem vel aduationem, i.e. non exfiftit in materia fed ei adell extrinfecus. Tertio afferimus, Formam metaphy. ficam non habere veram canfalitatem forma, & nulla ei respondere materiam proprie dictam, i. e. canfam materialem. Prius declaratur , quis forma metaphysica, i. c. integra rei effentia, neque habet veram causalitatem formæ respecta fubliftentiæ cum qua constituit suppositum, neque respectu suppositi constituti ex essentia & fubfiftentia. Dico eam non habere yeram caufalitatem refpectu lubfiftentia, quia fubfiftentia naturæ non habet fe ad naturam ficut materia ad formam, fed potius natura videtur effe materia respectu subsistentiæ; & ratio eft, quia subfiftentia eft quid superadditum naturæ tanquam fubjectum, & (ut dieit Suares ) potius eft actus naturæ, quam natura actus ejus. Dixi cam non habere veram causalitarem respectu suppositi quod constituitur ex subsistentia & natura, idque quia nulla est forma conflituens compositum que non habeat aliquod subjectum in co composico cui subjecto inexfistat, illud actuando & com.

omplendo : & ut planius dicam , nulla forma confinuit compositum nisi cum aliqua materia : fergo natura vel effentia constituat suppositum ranguam caufa formalis, habebit aliquam materiam cum qua conftieuct fuppoficum , at nullam pollumu, illi afcribere materiam; ergo non erit

caula formalis compositi.

m, qu

tque i

ulalin

primo.

n habe

um mi

Ingitu

os fe.

veram

4m 11

on ta-

actu.

adef

phy.

, &

am,

quia

ne-

du

nc-

å

u.

12

.

7

Caule. Quod ad illam formam attinet quæ dicitur forma Logica, afferimus eam non habere realem canfalitatem, fed tantum rationis, atque adeoeam rantum metaphorice vel analogice dicicanfan formalem, illique respondere materiam que non habet realem caufalitatem materia, quia non realiter constituir, sed tantum à nobis concipitut tanquam causa materialis propter aliquam similitudinem quam habet eum veracaufimateriali. Hanc autem materiam Logici appellant Genu, & ipla restantur fe non intelligere Geniu effe proprie dictam materiam, cum dicunt Genu reffondere Materia, & Differensiam Formz. Dixi Genue non habere realem & yeram aufalitarent materiæ, nec Differentiam habere veram caufalitatem formæ ; quia caufalitas materiæ posita est in reali receptione formæ, & Caufalitas formæ in reali informatione mateniz. Genur non recipit in fe realiter Differentiam, neque Differentia realiter informat Genuss quia Shæcadmitterentur, composit o Logica vel Metaphysica ex genere & differentia esfet realis; postca tamen demonstrabimus composicionem ex genere & differentia non effe realem. Non tamen negandum est Genus aliquo modo este simile materia, & Differentiam forma, idque quia genus per le consideratum est quid pocentiale, actuabiled indifferens ad mulea ; differentia vero est quid actuans & decerminans genus ad certam fpeciem.

10,

## DISPUTATIO I.

nif ba

ili

of H

n

7

afi

m

ŧυ

06

in

m

tei

tix

Ç N

fu

it

n

8

Qua est de Origine Formarum, & in specie de Origine Anima vacionalis.

SECT. pars quarta. .

11. 1. De O. rigine Forma-

Duz erunt partes hujus Difputationis, ut tulis indicat, quarum prima differemus Origine Formarum in genere; secunda tractabinu illam quæftionem, An Anima rationalis fit ex me duce. In priori parte primo examinabimus com Sententiam qui dixerunt Res naturales antequa generensur habere suas formas secundum aliqua inchoasionem præexfilentes in materia,i c. antegenerationem compositi formam actu exlistere in materias fecundo, examinabimus corum fentte tiam qui diverunt Omnes formas à Deo creari, w ab Intelligentia aliqua creata; testio, communa fententiam Peripateticorum proponemus, & expli cabirnus: quarto, docebimus quomodo fit acce piendum ex nibile fieri, cum Philosophi dicant zem creeri que producitur ex nihile, quinto , docebimus quid fie Formam deduci ex potentia mate vie ; & fextostractabimus illam quaftionem, As forme calorum es elementorum edutte fuerins è pesentia materia in prima mundi creatione.

Philosophi Formam præexsistere in Materia ante rui generationem. Sed non omnes qui hoc tenent loquuntut codem modo: nam quidam dixerunt formas omnium rerum ante ipsarum rerum generationem præexsistere in quibusdam atomis, ex quibus omnes res sierent, & sie censet Anaxagoras, ut docet Aristot. lib. 1. Phys. Alii vero dixerunt formas esse actu in materia priusquam res generentur, non tamen apparere, sed quasi sub consusione potentiæ materiæ latitare; pet

IZ.

I. As
Forma fit
in Mates
via ante
goverati.
onem.
I. Anamegoræ
opinio.
2. Aliosum.

gene-

erationem vero formas quæ prius latebant nifeftari : verbi caufa, priufquam ex femine be fieret herba, dixerunt formam herbe actu inerein mareria illius feminis, & fimul cum ofiniras alias, formas ; per generationem vero m unam præ aliis educi in lucem. Alli veto 3. Opin. s, oth ruerunt formam ante generationem habere castuale in materia, imperfectum quidem & mus d ali inchoatum, per generationem vero formincipere effe in materia fecundum effe perhum & confummatum. Sed hac fenrentia, ocunque modo defendatur , est absurda : Qui 2 Opiniim admittunt plures elle formas in una & ca- onis Rem materia ante rei generationem, illi cogentur rie. teri nullam de novo fieri proprie dictam genetionem, idque quia est de ratione generationis per eam fiat compositum substantiale, quod ius non erat; fi autem ante generationem cibs [ verbi causa ] forma herbæ fuit actu in nateria feminis, actu informabat illam mateam & actu conjungebatur illi materiæ per inormacionem, ex conjunctione autem formæ materia relultat compositum; atque adeo um herba nihil aliud fir quam compositum vicum, confrans ex forma herbæ & cali mana lequetur herbam non fieri de novo per generationem , fed fuille prius , nam ante rei geherationem exliftebat formæ herbæ in ea matein atque adeo excitechat compositum constans exforma heibe & ca materia, Nec minus ab- Reject 3. furde illi philosophantur qui dicunt formam opinioexfiftere in materia ante rei generationem fe- Rit. 1. cundum effe inchoarum & imperfectum; quia inde lequetur formam lubstantialem yariari quoad gradus intentionis & remissionis, non minus quam formam accidentalem, quod elt & contra doctrinam Ariftot. & emnium ejus

11 400

Inter-

abimu

cex me

corum

requas liquan

nte ge-

ere #

nten

, 24

uncu xpli

433E

cans

do-

ale

An

pe-

m

T.

-

1

Dilp

tia:

eles

re in

mai

effe.

, 6 lute

fai 1

1, 10

oris

mu

eric

lai

etu

Kaf

rrie

nte

te I

all

nu or

> . C. ca

> > ad

GR

te

m

C

n

Interpretum : deinde, absurdum est in um eadem materia actu exliftere omnes formas fi

1 4. II. An omines . forma creentur.

fint totales five partiales, omnes, inquam, can rerum formas quæ ex ea materia fieri pollui fic enim in una & eadem re fimul pene effenti finitæ entitates reales & Substantiales re diver Quod ad Secundum attinet, non defuen nonnulli Philofophi qui dixerunt Omnes form

Opinio Platon. Avicenna Re. jest. ubrinfque. Z41. 1.

substantiales de novo fieri per creationem, acque il co cam quæ generat nihil aliud facere nift ale rare & disponere materiam, in materiam veroit dispositam formas per creationem induci, vela Ideis, ficut nonnulli putant Platonem afferuile vel ab Intelligentia quadam creata, quod non nulliattribuunt Avicenna. Verum hac opini cujulcunque fuerit pon minus abfurda elt quan prior : Si enim omnes formæ producerentut abique concurlu caulæ materialis,omnes forme elsent natura lua independentes à materia, non minus quam anima rationalis: hoc autem abfurdum eft, quia inde fequeretur separationem formarum à materia non afferre interitum fotmis ; quomodo enim iis nocebit separatio à materia, que à materia non dependent ? Prætetes argumentum quo Philosophi in hanc sententiam adducti funt admodum leve eft , nam dicunt fi forma ante rei generationem nihil fit, lequeretut formam fieri ex nihilo; Ex nihilo autem nihil fit, fecundum commune Philosophorum axioma, nifi per creationem. Sed respondetur formas non fieri ex nihilo, idque quia quamvis nulla pars formæ præexfiftat ante formæ generationem , atque adeo quamvis forma fiat ex nulla fui parte praexliftente, fit tamen ex materia præexlittente, è cujus potentia educitur, quod quidem fatis manifeste infra declarabitur.

Rat 2.

Quod ad Tertium, vera & Peripatetica eft fen-

ten-

cfueru

Is alte

veroin

Vela

ruille non

pinia quam

am

Yil

111 3

e

tia, inter formas fubfianziales qualdam effe fpi- 111.5on. 0 402 weles kindependentes à materia, quamvis eam tentis mas, fi re informent; alias vero elle materiales, i.c. n, care materiz inharentes ut ab ea pendeant in fieri ticorum pollum effe. Prioris generis funt folæ animæ huma- ne Foreffenti divert de quibus concedimus eas fieri ex nilvilo, ab- marum. ute loquendo; idque quia neque fiunt ex uls form fuiparte præexuftente, neque fiunt ex matei.i.e. per concursum cause materialis : postequeal oris generis funt omnes aliz forma, quas affemus fieri ex nihilo, fi fieri ex nihilo accipiatur pro eler nulla fui parte præexfiftente; non tamen imittimus eas fieri ex nibilo, fi fierl ex nibilo acciano pro co quod elt fieri ex nulla materia prænimate fieriabsq; concursu materialis causa, quia Objett. ntecreationem anima oportet corps praexistereme re utin eo anima producatur. Respondetur tamé
non sullum esse ibi concursu corporis in genere causa
abi muerialis ad productionem anima, idque quia nem corpus non cooperatur in producenda anima, for .e. non tribuit esse animæ in genere causæ subcâtivæ, idque quia anima quoad esse suum este
tea, independens à materia, ut postea probabitur. Ad lludaurem quod dicitur oportere ut corpus præexiftet antequam anima producatur, respondetur præexfiseenriam corports non requiri propterea quod anima non postit fieri nisi concurrente materia, fed quia fruftra fieret anima nifi prius effet materia præparara in quam functiones suas exerceret; anima enim ele pars alterius scil. hominis, atqueadeo quamvis possit fieri extra maie- 1V. Quoriam ratione fuz independentiæ à materia, non mideintamen debet fieri extra materiam, quia fic caretee telligen. fine ad quem natura fua ordinata eft.

Quod ad quartum attinet, tenendum eft Phi- ex mbile lolophos, cum dicunt Formas eas crearicum fiunt fien.

Peripate .

dum fis Formam

fiunt

usa

pre

ex nibilo, non velle illas omnes formas creatique fiunt ex nulla fui parte præexfiftente, fice non differret anima rationalis à cateris fom quoad originem fuam, idque quia ex noftrale tentia nulla forma substantialis produciur ulla fua parte præexfiltente; fed hæc commi fententia, Illi intelligunt omnes formas, la stantiales aut accidentales, que producum abique concurlu caulæ materialis præexliften creari : illi enim accipiunt fieri ex nihilo pto e quod eft fieri ex nulla materia præexliftente, concurrente in genere Caufæ subjectivæ ad illi forma productionem. Arque hoc modo fo anima fit ex nibilo, idque quia (ut docebim postea) materia non concurrit ad tribuendu elle anima. Omnes vero alia forma rected cuntur fieri ex aliquo, quia fiunt ex materia pur exfistente, & concurrente ad tribuendum illi effe.

V. Quid fit oduci ex potentia materia.

Quod ad Quintum attinet, tenendum eft formi dici educi è potentia materia, non quod mateni ante earum productionem tantum habucrit po tentiam ad recipiendas eas formas, fic enimipla anima rationalis diceretur educi ex potentia me teriæ, quia ante adventum animæ materia habe it potentiam naturalem ad recipiendam animam, imo materia seminis humani habet patticularem potentiam ad animam rationalem potius quam ad aliam formam : quare dicendum ch dici formas educi è posentia materia antequam producuntur, quia materia non tantum habet potentiam cas recipiendi in fe, fed etiam potentia concurrendi in genere causæ materialis ad tribuendum ils elle: cum ergo ab agente aliquo illa for mæ eliciuntur è materia, dicuntur educi e potentia materia, quia prius erant in potentia causativa materia,& habuerunt potentiam ad accipiendum effe

reario

fic en is form

oftrafe

ucitur

muro

as, fol

ucum

listene

pros

nte,

ad illi do 6

chim

endu

n ipla

ma

abu-

ani-

atti-

otti

-010

cn-

on-

en-

110

the

va

m c

feà materia, jam vero per actionem generantis trahuntur; & non amplius sunt in potentia ulativa Materiz; quod enim femel caufatum productum est, non amplius dicitur effe in pomia caule quatenus est causa producens, sed ntum quatenus est causa conservans. Hine patrquo pacto sceundum corum fententiam qui egantianimam effe ex traduce, verum fit dicere himan non effe eductam ex porensia materia femimanima enim ante fui productionem non eft in otentia caulativa materia, neque ea ullo modo otentiam habet ad tribuendum ei effe in genere aufe materialis, atque adeo postquam anima producitut non potest dici extrahi, aut esse extra potentiam caufarivam materia, idque quia nunched quam fuit in ejus potentia causativa, Reliquæ ia pre vero formæ belluarum & rerum inanimatarum m illi vere dicuntur educi è potentia materiæ, quæ natura sua ab ea dependent in fieri & esfe, atque ita orma antequam actu producantur, continentur in pot po scipere elle nifi concurrente materia, à qua dependent, ad tribuendum iis effe ; poltquam autem producunturab agente, materia concurrentead earum productionem, dicuntur vere educta effe ex potentia materiæ, quia cum prius effent, jam non funt in efus potentia caufativa.

Alii aliter explicant eductionem formarum ex potentia materia, dicentes eas formas educi Aliaex. clt ex potentia materiæ quæ fiunt in materia cum plicatio. dependentia à materia in effe & fieri, Sed hic modus explicandi, etfire idem fit cum præce. dente, non tamen tam bene explicat naturam eductionis ac præcedens fententia. Alii denique dicunt formam educi ex potentia materiæ plicair. que fit eadem actione qua fit compositum : cum enim forma educitur ex potentia materia, una

& eadem actione educitur forma & producin compositum, nam in codem instanti quo com tur forma fit compositum; cum vero form creatur in materia funt due actiones re diverla una qua forma accipit elle à Deo per creatio. nem, altera qua forma creata unitur mateizi nam per actionem creandi qua talis eft, m hil aliud fit præter iplam formam, per s Clionem vero uniendi forma creata unitut ma teriæ: propterea Theologi dicunt in produ-Sione hominis duas effe actiones, quatun una est actio Dei creantis animam , alteracht dio parentis per virtutem feminalem, ut perisftrumentum, unientis animam creatam à Do cum materia. Ea quæ ab iis dicuntur qui huot modum explicandi sequuntur, vera sunt; sed non tam bene declarant naturam eductionis, quam ea quæ dicta funt in primo modo explicandi.

18. Solutio Dubii.

Ex iis que supra dicta funt aliquis forte capiet occasionem osiendendi animam humanam non à Deo creari : diximus enim in materia effenaturalem potentiam ad recipiendam animam,eth nonad tribuendum effe animæ; cum ergo omni potentiæ paffivæ naturali respondeat aliqua Potentia naturalis activa, ex fententia Ariftot & l'eripateticotum, sequetur aliquod ens naturale habere potentiam producendi animam in ea materia; cum autem nullum aliud ens pofit habere cam potentiam præter hominem, fatendum erit hominem generantem habere potentiam ad producendam animam filii fui in materia, Sed responderi potest, potentiæ naturali passiva materiærespondere potentiam activam in homine generante, que non est potentia producendi animam, folus enim Deus hoc facere potefream ercando, sed est potentia unitiva vel copulativa anioducin

10 cdu

form

diverta

cicatio

atetiz

ft, m

per a

ur ms

produ

uatum

aclis

oer in-

De

hupe

i fed

onis,

expli-

apiet

nog

c na-

1,eth

om.

iqua

lot.

atu-

1 10

ffit

en-

ati-

ia,

VZ

ni-

idi

OR

VE i-

nime cum materia, quam potentiam homo exreet per virtutem feminalem, uniendo & copuando formam cumi materia. Concludimus ero hane partern, afferendo Nullam formam | hyfram præexfiftere in materia ante generationem [ui mpofis, a:que adeo omnes substantiales formas fieriex nulla fua parte præexfiftente; non amen fieri ex milo, quia omnes fiunt ex mareiis, dempta Anima que à Deo creatur. Illud memeffacum, Ex nibito nibit fit nifi per creatioum, non intelligendum est de co quod est fieri exnulla fui parte præexfistente, fed de co quod eli fieri ex nulla caufa materiali concurrenti.

Quod ad Sextum attinet, dubitatur de formis colorum & elementorum, an in prima rerum creatione fuerint crease, an eduele ex potentia mawie. Caufa difficultatis eft, quia cum natura fus dependeant à materia quoad effe & fieri, mentenon potuciuntà Deo produci, nili concurrente rum ex materia ad tribuendam iis effe in genere caufæ potent. materialis; cum ergo educi ex materia fit fieri concurrente materia, illæ formæ videntur elle produtte educta ex materia, atque adeo non elle creata, fed tantum carum materia videtur creata effe. Refp. Absolute dicendum est cas fuille creatas, Refp. quia non productæ funt ex materia præexfiftento; atque adeo dicendum eft, educiex potentia meerie non effe simpliciter fieri concurrente marcria, fed fieri concurrente materia quæ præ- Refp. exfiftebar. Dicet aliquis, Si formæ Elemento- Differenjum& Coclorum in prima rerum creatione non tia inter fint eductæ ex potentia materiæ, nulla diversi- creatistas videtur effe inter cas formas & animam ra. nem anitionalem quoad originem. Refp. productionem maration anima tationalis & formarum elementarium in hoc convenire, quod non fint productiones ex forma-Materia praexfillente; differte tamen in hec , rum, .

forma calorsais

nalu G

quod

quod anima rationalis non solum non siat ex præexsistente materia, verum etiam simpliciter siat absque concursu causæ materialis: illæ vero sormæ inanimatæ quæ à Deo in prima mundi origine productæ sunt, etsi non sactæ sint ex præexsistente materia, sactæ tamen sunt concurrente causa materiali ad tribuendum iis esse; nam Deus codem instanti creavit materiam cæli, habuitque concurrentem materiam cæli ad tribuendum esse soncurrentem e

2 De origine
Anime
rationalis.

In parte speciali hujus Disputationis statuimus confiderare illam controversiam de origine anime rationalis, urrum feilicet ea codem modo quo reliquæ formæ viventium eliciatur ex materia feminis, eaque materia concurrente in genere caufæ materialis accipiat effe; anvero anima rationalis à solo Deo producatur ex nihilo in materia corpores, fed abfque concurlu materiæ corporeæ ad tribuendum ei effe : vel, ut brevius dicam, utrum anima filii per virtutem feminalem educatur ex mareria corporea, an vero à Deo folo producatur & inducatur in materia corpores. In cujus controverfiz disquifitione, primo, enumerabimus varias Theologorum & Philosophorum opiniones de origine anima rationatie; secundo, argumentis Philosophicis specialiter refutabimus corum opinionem qui dicunt Animas rationales produci concurrente materia feminis ad sribuendum iis effe; tettio, Videbienus quo patto homo dicasur generare hominem, fi in generatione non tribuat filio formam per quam aft b.mo : ubi confutabimus cos modos loquendi

Partes hujus of sputation no.

Difput. I. De O rigine Anima rationalis. si alarpantur à multis recentiam Theologoniquario,quoniam frataimus docere que palla pagetar Pectasum erigina e, dabimus operam miple natura Pecceri originalis prius intelligamr: ubi refuesbimus errores Illyrici & aliorum denatura Peccasi originalis ; quinto, iplum modum propagationis proponemus & declarabimus ; fexto, videbimus an verum lit quod dicunt quidam Animand Descreari puram, & poftea fier impunon, five inficiatur à corpore feve non.

X

er o li

×

2-

e;

i,

i-

æ

e-

cr

u-

115

i-

ne

10

2-

re

12

in

è-

-

-

e-

.

)-

0-

i-

1-

n

10

i-

1,

mirini

Quod ad primum attinct, fex enumerantur à Bellermino sententim de origine Anima racionalis, 1. Rocen-Prima elt, Animas humanas effe particulas effentia fenint fem Dei, preinde nec proprie creari, nec à parentibus tra- De Oriduci, fed à Des mirabiliser inspirari. Hec fenten- gine tis tribuitus Philoni Iudgo quem postea sequati Anima. fune Gnoltici & Manichai : fed hare fententia Trima. ita ablurda eft ut vix refutatione indigente idque Philonis. quia ellentia Dei ele indivisibilis & Immutabilis, arqueadeo non poteftfecariin partes; dein- 1. Ra. de effentia Dei cum fit fubfrantia perfectiffima, 2. Res. non potefe fieri fubfrantim creatm pars, omnis

enim para elt imperfectior toto fuo. Secundo sententia est, Animas humanas à Des creates fuiffe & ex mitilos fed omnes fimul cum An. Secunda gelis in inicio effe creatas, atque deinde fastidio bono. Platenu rum spiritualium affectat, capiffe amare res terre- & Orgio nas, as que ideo à Des in corpora sanquam in carceres mis. demndi. Hæc sententia primo tribuitur Platoni, polica vero cam amplexus eft Origenes : fed ab omnibus explodicur jam tanquam abfurda, idqi Rafin. quia fi anime in corpora tanquam in carceres 1. Rat. lupplicu gracia derauderentur fequerentur multa ablurdifima, Nam primo fequeretur, Deum frufira tempore Diluvii omnes impios occidific, & julium Moam confervalle, nec minus improvide Sodomicas perdidiffe, Lothum vero ab incen-

K 2

Refue.

int

CU

m

CHI

eb

in

tN

b

tī

m

te

c

E

1

:217(41.

3, Ras.

dio liberasse: hoc enim nihil aliud esset nisi vitos improbos è carceribus demittere, & pios in
carceribus retinere. Deinde sequetur Resurre.
Ctionem ad vitam merenam nihil aliud esse quam
revocationem ad carcerem, eumque merenum.
Praterea hac opinio evertit totam Philosophiam, quoniam asserit animam rationalem
non esse à natura institutam ut sit pars hominis,
id est, sorma actuans materiam humanam; quin
potius illi asserunt animam esse natura sua substantiam completam, unde sequitur hominem
constantem ex anima & corpore esse ens per accidens, quicquid enim advenit rei completa in
esse sui ordinis, illud constituit ens per accidens,
ut ajunt Philosophi.

Tertia An opinio, una Rabbino tem

rum que rundam Differentia be jus feutentia a crece-

dails

Refus.

2. R.M.

Terria fenrentia eft, Inimas humanas fimul cum Angelis initio mundi fuiffe condicas, ac deinde mode unam , modo aliam ad corpur mitti, pro varietate temporum in quibu generationes hominum fiunt. Differunt autem hæc fententia à superiori , quia non docet animas in coelo peccalle, & proptet peccati corporibus inclulas fuille, ut superior fententia dicebat; fed ideo folum affirmat animas initio fuille creatas, ne concedere cogatut Deum aliquid novum fecife post diem feptimum, cum scriptum fit cap. 1. Genescos Deum ceffaffe ab opere. Manc fententiam tribuit Bellarminus quibuldam Rabbinis, &addit ctiam quoldam ex Christianis fuilse in ea sententia. Verum hæc fententia etiam ut abfurda damnanda eft, idg; quia fi anime ante corpora exfitissent, cum natura in mundo nihil otiofum else finat , habuisent ille anime in ftatu illo aliquam rerum feientiam & notitiam ; oportet enim naturam intelligenrem habere exercitium actus intelligendi, vel faltem abfurdum eft naturam intelligentem per multa lecula exliftere abfque actu intel-

Dilput. I. De Origine Anima rationalis. intelligendi : fi autem anima habuit rerum nomiam ante unionem cum corpore, unde eft and nos cum tanto labore fcientiam acquiramus ? Nec farisfaciunt Academici dicentes, cum Platone, animas, cum in corpora dejiciuntur, propter Prolegis. unjurctionem cum bac terrena fere quas bauflo oblivionis poculo memoriam omnem amitterie; pon inquam, Satisfaciunt hoc dicendo, nam cum na turale lit anima cum corpore conjungi, non debuit ex copulatione in propria materia tale detrimentum capere. Deinde ablurdum eft ani- 2. R41. mas, que à deo ordinate funt ut fint partes alterius, per tot lecula exfritiffe, & non affecutas elle finem ad quem infeituta funt. Argumentum Solut autem quo Rabbini in hanc sententiam ad lu- arg. Rab. difunt, admodum leve cfes cum enim Deus di. linerum citut quievisse ab omni opere suo septimo die , intelligendum els Deum cellalle à productione nova. rum specierum. Interim norandum eft boc argumentum non polle commode folyi à Ramiflis, idque quia ex corum fententia cujufliber hominis anima eft specie diversa ab anima Adami . unde sequieur Deum singulis diebus creare novas foecies.

s in

tre.

med

ofo.

lem

nis .

uin

ab.

cm

ac.

in

15 ,

M DE

do

ite

11.

14

er

10

.

r

2

Quarta sententia eft, Animas non minus à parentibus trahi quam corpora ; ita ut ex anima patris. fit anima filis, figut ex corpore pareis eft corpus filii. Volunt enim hi Theologi animam propagari & traduci à parentibus ad liberos per femen, hoc eft, parentes emittere femen præditum ca virtute que possit ex semine animam rationalem elicete & extrahere. Hanc fententiam inter Chris stianos primus defendit Tertullianus; quem poftea fecuti funt multi alii Presbyteri occiden-Verum argumenta quæ hanc fententiam everent adferenda funt à nobis in secunda pane hujus Disputationis, ubi respondebi-

247-Guaria & CHIBLE Terrellian. 111, 000.

ma

Se

loi

pc

A

D

I

8

mus ad quædam argumenta quæ adferunt in contrarium. Quinta sententia eft eorum qui Icntiunt latere originem anime, neque effe aliquid semere definiendum in hac controversia. Hanc lententiam tribuit Bellarminus D. Augustino, & addit eum perfeyeraffe in hac fententia ufque ad mortem. Nos tamen hoe tempore hanc fententiam minime tutam effe cenfemus, aut faltem hunc modum loquendi in hae controversia non fatis decere l'hilosophum vel Theologum. Quid enim eft latebras quærere fi hoc non eft ? Et ideo Sextæ fententiæ fubferibimus, quæ docet hominibus fingulis animas fingulas non educiex materiæ gremio, autfieri concurrente materia, fed d Deo creari asque infundi in materiam corpoream, Creari, inquam, tune primum cum feetus in utero matris conceptus & ad animationem praparatus eft.

Sexta opin. &

251
21. In feeunda
probatur
animas
non educi
ex potenna femienit

Mesp. gd.

I. Arg.

Inftant Resp.in.

Quod ad fecundum actinet, varia afferri folent argum. tum à Phylicis in libris de Anima, tum à Theologis; ad demonstrandum animas à Deo immediate creati, & non educi ex potentia materia. Primum argum. fit hoc; Sianima fit generabilis, erit corruptibilis; At abfurdum eft posterius; Ergo & prius. Ratio majoris eft hæc; Illa forma quæ depender ira à materia ut per concurfum caufæ materialis in generatione producatur, ita etiam dependebit à materia ut fi à materia leparetur que conferebat & confervabat Ad hoc argum reejus elle, necettario percar. Spondere Solent Philosophi & Theologi qui funt in contraria sententia, Animas humanas esse ex le corruptibiles, ut probat illud Argum. quia dependent a materia in fieri & effe, duraturas tamen elle in æternum, quia Deus fatuit cas conservare. Quod si quis cos roget, Cur anima in fe spectata fis corruptibilis; Kefp. hanc effe Tatioqui

wid

cn-

, &

que

cn-

fal-

rfia

ım.

11 !

ex

led

775.

1-

.

ì

rationem, Quia fi Deus cellaret ab actu quo animas confervat, illæ flatim in nihilum redirent. Sed hac responsio non placet; primo, quia Philof. & Theol. cum dividunt Subffantiat in eternas & caducas, non volunt aliquas fubffantias ideo elle aternas quod à conservativo Dei influzu non dependeant, fed quod à nulla creatura peractionem aliquam destrui possint : hoc autem modo non folum Angeli & cœli, fed etiam Anima rationales incorrupt biles dici pollune. Deinde, illiqui ita respondent non possunt negate animam humanam itale habete ut nulla achone phylica leu materiali deltrui possit; unde ego infero, eam nulla actione phylica aut matenali polle produci : quanam enim eft ratio quod nulla actione physica aut materiali possit destrui? sonne quia est substantia spiritualis? at ob eandem etiam rationem nulla virtute materiali poteft produci, idaiquia ficut repugnat Spiritui materiali & phylica actione deltrui , ita repugnar Spirituat materialis phylica actione producingeactatio autem eft actio phylica & materialis , tum quia fir in materia, tum quia fit per vireutem materialem, scilicet per virettem seminalem.

Secunda ratio contra corum sententiam est hæc; Deus voluit animas subsistere extra corpus post hominis mortem, voluit autem animas belluarum perire cum corporibus; Ergo dedit anima rationali naturam independentem à materia corporea, ut ratione illius naturæ possit existere extra materiam corpoream. Unde inferoainmam quoad naturam suam esse independentem à materia corporea. Quod si anima quoad esse suum non dependet à materia, non necessatio præsupponit materiam ex qua siat, atque adeo non educitur ex porentia materiæ. Definde, si anima quoad suum esse non dependeat à

16. ...

materia.

C

cog

dutt

argi

non

pol

pe

COL

exc

gu

cn

CO

va

cf

6

V

ti

d

materia, materia non concurrit ad tribuendum ei este; si enim materia concurrerer ad tribuendum illi este, anima quoad suum este dependeret à materia.

27.

Tertio ; Nulla virtus activa agir ultro foum genus; Sed anima intellectiva excedit torum genus corporem naturm, cum fie fubftantia fpiritualis ; Nulla ergo virtus corporea valet anime productionem attingere. Atquiomnis actio feminalis facultatis eft à virtute corporea, procedit enim'a potentia vegerativa; Ergo fieri non potest ut anima intellectiva ab illa virtute producatur, sic enim agens aliquod produceret effectum gradu nature fe longe excellentius & perfect us. Adhocrespondere poreft quis, virturem feminalem, etfi fir virtus corporea & materialis, producere tamen spiritum, idque quia eft instrumentum anime hominis generantis; instrumentum autem porest virture principalis agentis elevari ad producendum effectum fe nobilius, quo modo dicunt Phyfici calorem, qui est instrumentum ignis, in generatione ignis alterius elevari ad producendam fubftantiam, quamvis natura fua calor fit accidens. Hanc re-Sponsionem Conimb, admodum furilem & ridiculam judicant, primo, quia omnino putant elle impossibile ur agens creatum per inftrumentumpure materiale rem fpiritualem producar, virtus autem seminalis est qualitas corporea. Deinde, anima Patris neque est causa generationis qua rationalis eft, neque qua fensitiva, sed qua vegerariya elt s generario enim elt actio anima vegetativæ, ut omnes Physici statuunt : anima autem vegetativa, qua talis, el quid longe igno. bilius anima rationali : ergo ejus vietute non poteft elevari instrumentum ad producendam animam rationale, utpote quællubflantia spiritualis.

Resp. ad-

10 A. 2.

dum

uen-

nde.

muc

ge-

11110

mz

fe-

ce-

non 10.

cf-

&

11-

8ia

1

15

i

Quarto, illi qui funt in opposita sententia, coguntur admittere conclusiones admodum 4. Arg. duras & ablurdas; nam ut evitent vim talium argumentorum, coguntur admittere animam non elle lubfantiam Tpititualem , item animam polle octione phylica deltrui, nili Deus cam speciali suo auxilio confervaret ab interitu. Qua conclusiones admodum derogant dignitati & excellentiæ anime noftræ, & nobis auferunt occasionem disputandi contra Atheos per atgumenta fumpta ab immortalitate animæ: fi enim anima est forma natura fua dependens a corpore, ita ut extra corpus per le extilere non valeat, quomodo perfuadebimus iis animam effe immortalem ? Derogant etiam hæ conclufiones Sapientia Divina; quippe afferere Deum voluille exlitere extra corpora, & negalle iis naturam ad hoc idoneam, elt dicere Deum impiu. denter produxilse animam. Quintum argum. s. ..... lit hoe; Quamvis dicamus animam à Deo cieari & in corpus infundi, fatis tamen commode tueri polsumus hominem cam vere generate homisem quam leo gignit leonem, quamvis homo generans non ex buat genito animam; possumus tem tueri naturalem & hæreditariam corruptionem, quam Peccaium originale vocant, à parentibus ad liberos propagari, & Illius propagationis modum explicare, quamvis non dicamus animam extrahi & éduci ex materia feminis : quotfum ergo amplectemur eam lententiam qua anime nature repugnat & cjus dignitati tantum detrahit? Omittamus hic argumenta petita ex Sacra Scriptura, quia ea luculenter proponun-Theologis, præcipue vero à Junio in explicatione cap. 1. Genefeos.

Contra hanc fententiam objicitur primo, Deum nihil ezcasse post diem fextum ; ergo non 0 100.5. -

K 5

creat ...

Byott.s.

BUSP

cessasse animas. Resp. Deum post sextum diem cessasse acreatione novarum specierum. Secundo, In formatione Evæ ex Adamo non est diatum, inspiravit in saciem ejus spiraculum vita, ut de Adamo dictum est; ergo ejus anima, non suit creata ut anima Adæ, sed accepta ab Adamo sicut corpus. Resp. Quamvis in creatione mulicris non legatur dictum, inspiravit, esc. intelligendum tamen esse Deum hoc secisse, idque satis indicant ipsius Adæ verba, quando dicens, hoc est os ex ossibus meis es caro de carne mea, non addi-

dit. & anima de anima mea, quod tanen maxime

addendum fuiffet, fi fic anima mulieris effet de

anima viri, ficut os de offe, & caro de carne ejus,

Tenio, Gen. s. dicitur Adam genniffe filium ad

Objett.3.

Resp.

finilitudinem suam, est autem filius imago patris secundum animam; ergo Adam genuit filium secundum animam. Resp. Filium este imaginem patris non tam ratione anima, quam ratione totius suppositi, i. e. quatenus est quid constans ex anima & corpose: hoc autem modo admittimus Adam genuisse filium secundum id in quo posita est similitudo filii cum patre; nam, ut postea ostendemus, etsi filius non trahat animam à patre, noc tamen habet à patre, quod sie quid constans ex anima & corpore. Quarto, Si homo generando non producit animam, pejo-

Object.4.

ris est conditionis quam bruta & plantæ quæ producunt animas sibi proprias, scil. sensitivam & vegetativam. Resp. Hominem in generando non esse deterioris conditionis quam bruta & plantæ, sed potius melioris; idque quia etsi per vim seminalem non esse animam filii sui, efficit tamen ipsum compositum constans ex anima. & corpore: de ratione autem generationis non est producere formam, ut postea ostendemus, sed tantum unite formam cum materia,

atque

ci

di

in

D

tt

P

n

9

C

h

9

8

S

Dilp. I. De Origine Anima rationalis. 227 atquadeo cum homo nobilistimam formam cum materia uniat, ejus generatio esit nobilistima.

cm

un-

di-

ut e

fuit

fic-

lic.

en-

315

eft

dime

de

5.

ad

is

m

11

C

\$

Quod ad Tertium attinet, Philolophi & Theologi, qui dicunt animam humanana non tradu- 111. 2010ci per femen aut ex femine elici , variis modis padadidiffentiunt de generatione hominis & actione cour in qua generatio hóminis confistar. Primo e hamaganim, nonnulli, cum iis objicitur hoc argumen hominem, tum, Homo generans non tribuit filio animam pet quam est homo, ergo homo non generat hominem, resp. Hominem diei generare hominem, modus rech, quia tribuit filio corpus hominis. Verum di. hac responsio admodum frigida est, & indigna Rejiciturque ab ullo Philosopho proferatur, Primo e- Ratio 1. nim, ex ea lequeretur hominem tantum generare corpus hominis, non vero totum hominem, & hoc eft ipfum quod argumentam probat. Ratio 2. Secundo, quia nemo Philosophorum generationem substantialem effe productionem aut impreditationem materiae, fi enim producere lubstantiam est suppeditare, materiam ad producendam substantiam, pari ratione is qui suppedirat artifici materiam ad conficiendam flatuam dicetur conficere flatuam; quod admodum abfurdum eft. Teetio, generare hominem eft Ratio 3. tribuere homini m'effe hominis, ut ex iplisterminis pacery at effe hominis feu natura humana neque confifrit in anima fola neque in corporo folo, ut omnes fatentur: fi enim natura humana in altero horum confifteret, per leparationem anima à corpore non destrueretur natura humana: confiftit ergo effe hominis in unione anima & corporis, i. c. confiftit in co quod homo vere conftet ex anima de corpore ; ergo fi generans non efficie ut filius fie quid conftans ex aniama de corpore, sed tantum efficir ipfum corpus,

rep

arc

olex

rent

fita

bus

nan

tut

Qui

for

no

alt

eff M

T

8

homo generans non vere dicetur tribuere homini genito effe hominis, atque adeo non vere di-

cetur generare hominem.

31. Secundus modus re-Sponden-4.

Alii, cum vident se non posse evirare vim hujus argumenti perpriorem responsionem, alien responsionem excegirarunt; fed pene tam invalidam quam eft prior; dicunt enim hominem vere generate hominem quia non folum tribuit eimateriam , id eft, corpus , fed etiam praparat materiam ad recipiendam formam, arque adeo per virtutem prolificam attingit conjunctionem anime & corporis , per quam conjunctionem homo constituitur in effe hominis, & fit tale compositum physicum. Hi ergo non dicunt paerem conjungere animam filit cum corpore filit per virtutem seminalem, (hoc enim tribuunt Deo qui animam infundit) fed præparare materiam feminis ad recipiendam formam humanam; quam quidem præparationem pofiquam completa fuerie , immediate sequitur conjunchio anima & corporis. Hi ergo dicunt actionem generandi nihil aliud effe quam præviam materia alterationem & praparationem ad recipiendam formam. In hac fententia foerunt pene omnes antiquieres Theologi, ctiam omnes pene moderni; plerique eriam l'ontificii Theologi, ut paret ex Conimbricensibus in explicasione Librorum de erra, ubi teffantut fe ipfos olim amplexos fuiffe hanc fententia, quia fuit fententia rece; ta apud eos. Verum hæc fententia, uteft dictumy non magisafarisfacit argumen. to quam prior. Primo, quia præparatio materiæ est mutatio in qualitate, arque adeo est alteratio; generatio autem non eft alteratio , funt cnim divera specie morus in hoc differentes quod alter terminetur ad qualitatem, aler at fubgantiam: Erge generatio non cft mutatio rel

no.

di-

hu-

rain

177-

nem

buit

arat

deo

cm

cm

ale

lii

ne

1.

n

.

raparatio mareria, neque generare eft praparere materiam. Secundo, generacio est una sim- 711-2. plex muratio, vel fimplex motus, ut omnes farentur; at ilfa praparatio materia non eft pofita in una mutacione, fed in variis alterationi. bus que pracedunt introductionem forma nam aliquando dilatatur, aliquando confolidatur illa mareria, aliquando humor augetur, aliquando minuitur, ita feil. postulante natura formæ introducendæ : Ergo illa præparatio non est generatio, sed aggregata seu multiplex alteratio. Tettio , generare eft tribuere effe , Rat 3. effe autem hominis confestit in co quod conflet ex anima & corpore ; fi ergo Deus copulet animam cum corpore infundendo, ut dicune hi Theologi, Deus tribuit effe homini, non verogenerans, qui enim copulat animam cum corpore solus efficit ut homo constet ex anima & corpore, si modo folus copulet. Denique, Ho me in ihRanti gignitur, i. c. in inflanti fic home , ergo non gradatim; atque adeo ejus productio non est mutatio aliqua successiva, sed instanta-

Tertius modus respondendi est corum qui dicunt Hominem generare hominem, neque quod ci Totius
tsibuat materia, neque quod materiam præpa-modus reret, sed quod eribuat ci etiam formam; non qui frendenret, sed quod eribuat ci etiam formam; non qui frendendem specificam, i. e. animam rationalem (hanc di,
cum corpore) sed quod ex potentia seminis educat animam vegetativam & sensitivam. Verum Rejest.
hæc sententia minime omnium placet, quia maniseste ex ea sequitur hominem non genetare
hominem, sed hoc vivens & hoc animal. Præterea, ut dicebam, esse homini in co consistit,
quod homo constet anima rationali & corpore;
acres silves non debeat patri quod constet ani-,

Dil

Gt

12 1

aio f

aped

mint

cos q

LUES

flet

aniv

à P

cot

nat

20

du

fel

Ŷ

C

ma rationali & corpore, non habet naturam bo.

minis à patre sibi communicatam.

Duartus modus rospondendi, & verm.

Rejectis his fententiis, nos cum doctiffimis Philosophis , Doctore Scil. Ruvio & Professoribus Academia Conimbricenfis, quartum dicendi modum amplectimut, afferentes Haminem ve. re generare hominem quamvis anima à Des creatur: non quoderibuat ei corpus folummodo, neque quod praparet corpus ad recipiendam animam; neque quod in materia aut ex materia corporea efficiat animan vegetativam & fenfitivam filii fui, fed quod ab bo. mine generanse fis ipfa actio qua anima vationalu Subflantialiser corpori unitur, i, e. incipit informaze, inhabitare, & implere totam materiam cotporis: adeo ut ex noftra fententia generatio hominis fit polita in illa actione, qua per virturem prolificam anima effentiali vinculo cum corpore copulatur.

34. ?
In quo
confiftat
actio ginerantu,

Generatia non eff l productio materia.

Ut autem hujus Opinionis veritas apparear. primo, oftendam actionem generantis, loquendo generaliter de omni generatione, elle politam in conjunctione materia & formæ; fecundo, nonnihil specialius dicam de illa actione qua anima corpori unitur. Quod ad Prius attiner, generatio compositi loquendo generaliter de omni generatione, non est productio materia; idque quia materia proprie dicta est ingeresabilis & incorruptibiliss i. e. à nullo poteft fieri nift Creatote, Si enim creatura aliqua produceret mareriam primam, produceret eam ex nulla materia præexfiftente, atque adeo crearet eam; pulla autem creatura creat: cum creatio requirat infinitam virtutem. Deinde, cum exigne fit aer, acr generat alium actem, mutandoignem in acrem; non autem per illam generationem producit mageriam novi aeris, fed in materiam præexfiltencem ineroducie formamnovi acris.

Genera

Disput. I. De Origine Anima rationalis.

ho.

mis

-110

cn.

ve-

47;

wood

lod.

418 600

lu 1-

1-

9-

n

c

Generatio Subffantia'is non est productio mateiz, ut jam oftenfum eft : at neque eft produ- Hominis dio forme ; quod quidem cercum eft & evidens generatio apud eos qui dicunt animas à Deo creari ; at non productio minus evidenter etiam probari poteft contra forme, cos qui dicunt animam effe extraduce. Primo Na- fed contura hominis est in co posita quod homo con- jundie fet ex anima & corpote ; at per actionem qua forma anima unitur corpori, five anima fie à Deo five cum maà patre, homo fit quid conftant ex anima & corpore ; ergo per eam actionem homo accipit probanaturam vel effe hominis , atque adeo per cam sur t. actionem producitur; quid enim alind eft producere hominem quam efficere ut fit homo, feu ut conftet ex anima & corpore? Secundo ... Nunquam potest compositum physicum de novo produci five per generationem five per aliam actionem , nifi ejus materia & forma de novo conjungantut & cocant in unum per fe, ut evidens eit; poteft ramen compositum physicum de novo produci, & revera fieri, quamvis ejus forma non producatur de novo s ergo efficere compositum physicum potius eft materiam & formam conjungere, quam formam producere. Probatur affumptio, primo ex Refurrectione prolepfis. mortuorum in die Judicii; tum enim homines de novo producensur & de novo accipient effe hominis per veram productionem substantialem, etfi non ordinariam, fed plane extraordie. natiam: At tum corum anima non poteft dici de novo produci, quia exsistebat semper postquem creata eft, fed tantum de novo uniri cum materia : Ergo productio compositi physici noneft productio formæ, fed potius unitio forma cum materis. Si quis tam impudens fit ut neget in Refurectione mortuorum futuram veram productionem fub fantialem , contra cos uto:

utor hoc argumento. Producere substantiam corpoream eft tribuere effe fubftantiæ corporea. At tum vere & propriiffime Deus hominibus mortuis, qui quamdiu mortui erant non habebant verum effe copotis naturalis, quia non confta. bant ex matetia & forma unitis, vere, inquam,& proprie tum iis dabit integrum & plenum effe corporis naturalis, efficiendo ut vera conftent exanima & corpore : Ergo Deus per illam actio. nem vere producet corpora naturalia. Non negari quidem potefe illam actionem effe futuram actionem longe diversam à generatione substantiali & modo generandi : fed hoe nihil obest nofire affertioni; afferimus enim illam fore veram productionem substantialem, quod probamus ex Definitione productionis substantialis, quid enim aliud ele producere Subfantiam, quam conferre effe illi fubfrantiz que ante illam actionem non habebat effe subflantiale. Probamusitem allumptionem alio argumento idque quia Deus potest creare animam per aliquod rempus ante generationem vel productionem filii ; cum ergo illa anima unietur cum corpore per schionem virtutis prolifica, crit vera generatio substantialis absque productione formæ.

36. ne qua 4mima uni-THY corpo. 71.

Quod ad Posterius attinet, Theolgi & Philo-Deadio- sophi qui sunt in nostra sententia de origine anime afferunt virtutem feminalem in belluis duplicem habere operationem, feil, eductionem. formæ ex potentia materiæ & unitionem ejul. dem formæ cum compolito ; quas actiones quidem dicuntelle ratione diversas, effe tamen re eandem actionem. quia per actionem quæ eft una & cadem re, educirur forma ex potentia materia, & cadem forma unitus cum materia. fubftantialiter ; afferunt tamen virtutem femi-

Da.

Bale

unat

i.c.

qua

ead

prin

1CZ

pto

cet

CO

n

ti

Difp I. De Origine Anima rationalis. salem, que in femine hominis exfiftit, habero unam tantum actionem, feil. unitionem forma, i.e. animæ cum materia corporea; unam, inquam, aftionem principalem, nam certum eft ab eadem virtute proficifei varias actiones minus principales, feil. præparationes materiz cosporez ad recipiendam animam : unde dicune in productione hominis elle duas actiones proficifcentes à diversis agentibus, feil. creationem ani- Improme, & unitionem ejus cum materia ; creatio- dud. henem animæ aiunt elle operationem folius Dei, quod evidens eft, unitionem vero anima cum ones. corpore volunt effe actionem non quidem folius hominis ( Deus enim cooperatur cum homine in ille actione) fed hominis & Dei simul, ita tamen ut actio illa fit actio talis speciei non quia Deo, fed quia ab homine proficifeitur ( ftatutumenimeft prius Deum determinari ab homine, ad fpeciem actionis cum agit cum homine ) & addunt illi qui doctius philosophantur in hac Controverfia, in hac unitione & non in aliaa-Clone elle politam generationem hominis; quod ex to pater, quis fopra oftenfum eft producere compolitum neque effe producere materiam neque producere formam, fed formam cum materia unire & copulare. Ex nostra ergo fententia eodem instanti quo Deus crear animam in corpore, homo generans pet virturem feminalem animam à Deo creatam cum corpote substantialiter unit & connectit, adeo ut actio Dei terminetur ad effe animæ folummodo, actio vero patris terminetur non quidem ad elle animæ, fed ad inhesionem ejus in corpore, seu ad unionem animæ cum corpore.

.10

-10

ant

ta.

.&

effe

int

10.

ne.

m.

in-

0-

TC

bo

n.

,

n

Adilludergo argum. Hamo est homo per ani- ad Ar mam; fi ergo pater non tribuit filio animam, non supra altribuit ei effe hominem , respondent, Hominem latum.

effe

infini

ordir

prob

mam

loca

cree

in th

COT

ctel

den

par

per

ma

tia

nie

10

ti

9

K

Inftru-

esse hominem neque per animam scorfum acco pram, neque per corpus, sed per integram natu. ram feu effentiam humanam; & ajunt patrem p. niendo animam cum corpore per virtutem femis palem tribuere filio no constare ex anima & conpore, atq; adeo ei tribuere naturam & effentim per quam eft homo : pater autem unamquamque rem effe talem rem non per alteram effentiæ partem, fed per totam effentiam, quia effentia eft id per quod ens eft ens, arque adeo talis effentia eft id per quod talis res est ralis res. Illud autem quod dici tolet unamquamque rem effe talem rem per formam fuam, ita concipiendum eft ut intelligamus unamquamq; rem effe talem rem per formam, non quidem tanquam per adæquatam rationem ( adaquata enim ratio cur res fit talis res eft quia habet talem effentiam ) fed tanquam pet principalem partem effentiæ : fi enim inter fe conferamus partes effentiæ phylica,res qualibet eft talis tes per formam petius quam per materiam; interim fi conferamus aut formam aut materiam cum inergra effentia, res qualibet eft talis res potius per effentiam, quam aut per materiam aut per formam.

38. Obje#.

Explica.

tio Dofin,

forma,

laquuntur qui funt in hac sententia, conjunctio anima cum corpore potius erit tribuenda Deo quam homini generanti: quid enim aliud est insusso anima in materiam corpoream, quam conjunctio ejuschem anima cum materia? Respon. Nonnulli Deum dici infundere materiam, non quod per se solum copulet animam cum corpore, sed quod per virtutem seminalem illud præstet, cujus ministerio utitur tanquam instrumento, non quidem necessario, (Ipse enim potest per se

connectere animam cum corpore ) fed tanquam

Verum bic oritur magna difficultas; Si enim

Deus infundat animam, ficut omnes Theologi

Responsio quo-

Difp I. De Origine Anima rationalis. infrumento ordinario, quia feil. eius ufus eft ordinarius in omni animalium generatione. Alii probabilius respondent Deum dici infundere ani- Refe. mem incorpus non quod fubstantialiter, fed quod alerum localiter conjungat animam & corpus, 1. e. quod & probacreet animam in corpore, & per ejus creationem biller. in tali ubi efficiat cam localiter præfentem tali corpori: dicunt enim, codem instanti quo Deus creat animam localites præfentem corpori, codem, inquam , instanti virtutent feminalem cas parres connectere per vinculum substantiale,i. c. per illum actum lubstantialem quo forma informat materiam. Docent autem localem præfentiam animæ effequid longe diverfum ab ejus unione substantiali cum materia, quia Deus potest leparare animam à corpore quoad ejus informationem, licet candem non separet à corpore quoad localem præfentiam: multi enim Theologi afteruerung animam Lazari, & aliorum qui funt suscitati à mortuis, non fuille eyocatam è colis per miraculolam illam vivificationem, fed animam tempore mortis ufque ad viviticationem fuife localiter præfentem cotpori, iplum tamen hominem fuisse vere mortuum, idque quia co tempore anima non informabat matetiam corpoream, fed ei affiftebat. Homo autem oft verus homo, non quod anima adfit ejus corpori localiter, sed quod ejus anima materiam corporis informet, alique substantialiter adha-

itu.

10.

mi.

.10

mel

que

parn id

cft

tem

rem li.

10

14-

101 er

Se.

33 -

.

Quod ad Quartum attinet, fatuimus confidetase varias opiniones Theologorum de natura IV. De Peccari originalu; idque ut in lequenti articulo natura commodius & facilius valeamus determinare Peccation modum quo propagatur Peccatum originale. riginalisa In hoc ergo articulo, primo, refutabimus tres opiniones que manifestam absurditatem conti-

Refut.3.
opin, abfurdarum
Prima ell
1Hyrici:
ejicitur.

Rat, 1.

nent de natura Peccati originalis; fecundo, ptoponemus & explicabimus tententiam noftrorum Theologorum de natura & partibus Peccati origi. nalu; tertio, proponemus opinionem l'ontificio rum de natura Peccatioriginalis, piout à Bellatmino explicatur. Quod ad Primum attinct, tres fune opiniones damnanda & à nostris Theologis & à Pontificiis de natura Peccatioriginalis. Piim eft abfurdiffima hærefis Illyrici, ftarucnis l'ene tum originale effe de subflantia hominis, leu elle quid homini essentiale post lapsum: contra quam fententiam Bellarminus disputans varias affen rationes; præcipue hæ funt. Primo, fi l'eccatum eller pars fubftantiæ humanæ aut Deus ern author Peccati, quippe qui substantias omnes creavit, ut fi quis neget illam fubstantiam effe a Deo. cogetur fateri cam effe à Diabolo, qui cit author Peccatis necessarium enim est ut habeat aliquam causam : at urrumque consequens cft

2.

2

tegram, aut Peccato non caruit: quorum utrumque est absurdum. Tertio, Ad diem Judicii. natura hominis resurget, & zternam vitam possidebit, saltem quoad Electos; Peccatum vero tum nullum erit in glorificatis: Ergo Peccatum non est quid essentiale, sed quid separabile ab ipsa natura.

absurdum; ergo & antecedens. Secundo, Aut Christus non assumpsit naturam humanam in-

Secundam tribuit Fel : larminus : Luthero & Melanchthoni. Sceunda opinio est eorum qui dicunt, aut saltem dicere videntur, Peccanum originis nihil alind esse quam ipsam actualem concupiscentiam, item Dei ignorationem, odium, & alia ejusmodi peccata qua per se actualia sunt; adeo ut hac opinio confundat Peccatum, originale cum peccatis actualibus, saltem internis. Hanc opinionem tribuit Bellarm. Luthero, Philippo Melanchthoni & aliis. Sed Vorstius in suo Antibellarmino sac-

Dilp.

ur ·

in ha

ri,

mer

mut

no e

infa

Ap

hat

efs

mo

tis

bu

&

fe

li

Dilp.I. De Orig. Anim. rat. & Peccato Origin. 217 ur quidem incommodas else Lutheri phrases in hac materia, putat tamen iplos polse exculari, & ab hac hærelens nota liberari, fi corum mens diligenter consideretur. Nos vero alserimus cujulcunque sit illa opinio, eam esse omnino damnandam, ur probat Bellarm, Primo, quia Offendiinfantes non habent actuale peccatum, dicente Apostol. ad Rom. p. Eas nihil boni vel mali agere, 14. 1. habent autem peccarum originis infantes ; Ergo essentia Originalis peccati non consistit in ejusmodi vitiofis actibus Intellectus & Voluntatis. Deinde, nullus eft ufus cationis in infancie bus, ergo nee concupifcere, nee Deum fugere & odifse polsunt,& tamen Originali peccato infecti funt.

org-

mun

rigi.

icio.

llar.

tres

001

tima

ecca

elle

uam fett

nun

au. £4.

co.

u-20

f):

11

n.

1.

ii.

absurdi-

Terria opinio est duorum Pontificiorum, fci. Terria eft licer Alberti Piggii & Ambrofii Catharini, qui duorum docent Peccasum originis nihil effe alind quam in obedientiam vel lapfum primorum parentiem nobis imputatum; unde colligunt unum & idem numeto elle peccatum originale in omnibus, quia una & eadem vitiofa actio Adami omnibus imputatur. Hac opinio non ideo damnanda est quate- Hujurabnus afferit nos ab utero matris peccare, id eft , farduat. quatenus ftaruit nos primo inftanti noftræ exfiftenriæ ideo effe peccatores & reos quia laplus Adami nobis imputator; fed carenus damnanda elt quatenus excludit reliquas partes peccati otiginalis : nos enim non folum fumus rei quia laplus Adami nobis imputatur, sed etiam quia carentes justiria originali injusti fumus , & per naturam nostram depravatam propensi ad malum.

C107 14779 .

41. Sententia noftrorum Theol go -Y 34 779 . Tres fins partes Peccati originalis.

Quod ad Secundum attinet, secundum sententiam nostrorum Theologorum tres sunt partes Peccati originalis, scilicet iple Lapsus & inobedientia Adami nobis imputata, carentia Auffitia originalu, & naturalis propenfio ad malum; naturalis >

naturalis, inquam, ratione natura depravata Dico aurem has eres partes concurrere ad confituendum percatum originale fecundum fentes riam noftrorum; non quod omnes noftri Theolo gi enumerent has tres partes, dum loquuntur de peccato originali, sed quod hæ tres partes polfint colligi ex noftrorum Theologorum (cupus: quidam enim tantum enumerant primam & tertiam, allii fecundam & terriam ; interim nemo corum est qui ex professe unam ex his partibus excludat. Prima ergo pars Peccati originalisell Lapfur omnium havedum Adami in lumbis ejur. U. bi notandum est male & abusive nonnullos Theologos loqui, dum dieunt primam partem peccati originalis effe reasum unius cuiusque hominis propter laplum Adami; reatus enim qua restus non est peccatum, fed ejus confequens, quia enim quis peccae ideo reuseft, & omnis reus est peccator : si ergo omnis qui reus est ideo reus sir quia poccavit, nos statim à conceptione rei fumus, quiafumus fuccesfores Adami, & q il peccatumAdami fit noftrum per imputationem; non enim dicendum oft nos effe reos quia Adamus peccavit, sed quia nos in lumbis Adami peccarimus, & quia fratim pole conceptionem lapfus Adami fir nofter per imputationem. Sicut autem damnamus eorum loquendi modum qui dicunt primam partem peccati originis elle reatum ; ita etiam damnamus eorum Joquendi modum qui dicunt primam partem effe imputationem primi Laplus; non enim imputatio laplus fed iple Lapfus qui eft nofter per imputationem,

Trima
pars Peoeati originalis
eft Lapfus.
Nota 1.

Neta 2.

Secunda purs Peccasi Originalis, fest. Carentia

Secunda pars peccati originalis est Carentia Inflitia orginalis, atque hanc, sieut & præcedentem, agnoscunt omnes Pontificii præter illos dues supra consutatos. Quod si quis quarat qua

ratio-

Dis

rati vid

pœ

CIAI

dat

CON

ret

do

d

CA

di

Pi

-

1

1

Difp.I. De Orig. Anima vat. de Peccato Orig. 219 ratione fit carentia lufticia originalis, peccaeum; videtur enim privatio illius Iustitiæ potius esfe peens quam culpas variis modis respondent Theologi Pontificii. Nonnulli enim dicunt, carentiam Tuftitia originalis effe peccatum, quia A. Peccatum dam debuit fibi & fuis pofteris illud præftantiffi- dicitur, mum donum confervare, quod quia non fecit, reus factus eft : & iple nos omnes seos fecit illius dont emiffi. Alfi dicunt carentiam Iuflitie originalis effe peccatum, quia per cam tanquam per effectum fuum primarium actio ipfa primi peccati in nobis manet & nos peccatores efficit. Alii dicunt privationem Iuftitia à Deo infufæ effe peccatum, quatenus eft idem quid cum habitualimentis aversione à Deo : nam ficut anima feu voluntas quamdiu dono illo prædita fuit , con-Vetla ad Deum erat & habitualiter justa, sic etiam postquam dono illo privata est, à Deo est aversa & habitualiter injusta ; freut enim is qui à Sole le avertit non tantum eft aversus in tempore aversionis, sed semper maner aversus donce ad solem fe denuo convertat, ita etiam cum homo averrendo fe à Deo amisit Iustitiam originalem per quam prius ad Deum convertebarur, semper poftea manfir aversus, quia caruit lustitia originali. His omnibus modis potest privatio jufficia originalis dici peteatum. Quomodo autem dicatur pane facile eft percipere, scil. quatenus Deus per præstantissimi hujus doni privationem justifime punit, propter inobedientiam primorum parentum, qui à Deo hanc justitiam acceperunt Sub obelientiæ conditione.

rate

onfli.

nten-

colo

ur de

poi.

Peis :

c ter-

omo

tibus

is eft

11.U.

The-

pec.

mi-

qua ens,

nis leo

ne

114 m;

2.

C-)-

1-

-

Tertia pars Peccati originalis dicitur Propenfio pars Pecad malum, & nibil eft aliud quam id quod in Scriptura dicitue Concupifcentia, & Caro. Ut et feil. Con go hæc Pars melius intelligatur, primum docebimus quot modis accipi possit nomen concupif-

O que mode.

1.

2.

3.

Cur etiam dicitar pana.

44. Tertia cati Orifail. Con . cutifcen-

centia,

fcientie ; fecundo, in quo fubjecto fit ; & tetio

D

C

pars

anil

in p

pra

lap

Go

pti

be

ob

di

2

d

Accipi-ENT VATILE modis.

utrum fit quid poficionm, an vero quid privai. fapt Quod ad primam Quæstionem attinto qua quaritur quot modis accipiatur nomen (a. cupiscentie, respondemus cam aliquando accipi propotentia concupiscendi, aliquando pro adu; aliquando significat actum appetendi in genere, aliquando actum appetendi licitum, aliquando vero appetendi objectum illicitum : deinde aliquando fignificat appetitionem voluntaris, aliquando vero appetitionem appetitus fensitivi. Cum fignificat potentiam appetendi, aliquando fignificat potentiam appetendi in genere, aliquando vero fignificat potentiam appetendi qua eft in parte anima Superiori, id eft, que competit anima qua rationalis eft, aliquando vero fignificat potentiam appetendi quæ eft in parte inferiore anima, id eft, in parte fenfitiva : deinde aliquando fignificat potentiam appetendi in patte Superiori, qua voluntas est indifferens ad appetendum quodvis bonum; aliquando vero porentiam appetendi qua voluntas est prona & propenfa ad appetendum objectum illicitum, quod non eft bonum verum fed apparens : fimiliter fi loquamur de potentia que est in parte inferiore, id est, in parte sensitiva anima, illa aliquando fignificat potentiam appetendi objectum fenfibile indefinite, aliquando vero potentiam appetendi objectum sensibile contra judicium secta rationis. Cum ergo Concupiscentia variis modis accipiatur, afferimus cam effe partem Peccatiori. ginalis tantum quatenus fignificat propenfionem, voluntatis ad apperendum objectum illicitum, contra judicium recla rationis, & quatenus lignificat propensionem appetitus sensitivi ad appetendum objecta fensibilia contra judicium retta rationis; vel, ut alii loquuntur, quatenus fignificat propensionem ad refiflendum rela rationi. Quod

Duemodo hic fumazur ConcupifcenDifp.I. De Orig. Anima rat. & Pec. Orig. 241

min

val.

tines

Con

ccipi

actu;

neic,

lande

cali

21. icivi,

ande

ali-

quz

petit mifi-

nfe-

ali-

auc

bc.

cn.

10od

rli

IC, do

Gi.

· >

x is

i.

77,

1

) a

Quod ad fecundam Quæftionem attinet, ex fupra dictis paret Con cupifcentiam, quæ eft tertia In que pars Peecati originalis, non tantum effe in parte Subjetto animæ fensitiva ranquam in Subjecto, fed etiam fir Concuin parte rationali: inverim volumus hoc vitium fycentia. pracipue in parte infectiori refidere; nam post lapfum Adami facta eft magna ataxia & confufio in anima noftra, idque quia pars inferior qua prius obtemperabat superiori, jam facta eft ei rebellis, ac propensa est ad apperendum quodvis objectum fensibile quod fibi arridet, etiam repugnante & reclamante recta ratione ; unde accidit ut homines , propter vehementem reliftentiam inferioris parti', magnam difficultarem patiantur in bonis actionibus, & propter ejufdem dominium ( aliquando enim superat & secum trahit partem superiorem) fæpiffime in turpes actiones prolabantur.

Quod ad tertiam Quaftionem attinet, valde probabile videtur hanc Concupiscentiam effe quid Virum pofitivam habens annexam privationem, quia ma- contia fis lum quoddam elt, non vero effe quid mere privati qued pofivam; boc enim innuunt nonnulli ex noftris givam, an Theologis,dum dicunt l'eccatum originale pra- privanter naturalem defectum Iulitia includere pro- vum.

pensionem ad malum. Rationes autem ad hoc probandum fufficientes hæ funt. Primo, Quod Effe quid habet realem efficaciam, illud habet positivam quandamentitatem; At Concupifcentia origi. I. nalis kaber realem efficaciam; Ergo. Ratio majoris eft quiaillud quod nullam in fe includit entitatem politivam non potelt realiter operari; cecitas, verbi caufa, & cæteræ privationes non funt principia realium operationum. Ratio minoris estiquia Concupiscentia originalis est principium

actionum vittolarum, efficiens ut homines affiduo in actualia peceata prolabantur. Sccundo,

Si

Dil

tun

pen

1po

fup

pel

jic

pr

do

pe

gi

tt

C

t

Si Concupiscentia nihil includat positivum, fra. stra distinguitur à carentia justiria originalis; At plersque ex nostris Theologis eam à desectu illo distinguint. Tertio, esse propensionem aut proclivitatem, est quid positivum: At Concupiscentia originalis ab omnibus dicitur esse proclivitas ad malum secundum essentiam: Ergo Concupiscentia secundum essentiam esse quid positivum: & certe hac sunt duo valde diversa, non esse propensum ad malum. Denique, Sicut propensiones acquisitate ad malum, habitus seil, vitiosi, includunt aliquid positivum, ita etiam probabile est hanc naturalem propensionem ad malum includere aliquid positivum.

47. Objet.

Tontifi-

Object.

montrs

Pontif.

dics.

Eorum

Resp.

Quod si Concupiscentia naturalis sit positiva aliqua qualitas, vel hæc qualitas eft adventitia & Superaddita homini post lapsum, vel nihil aliud eft quam ipfa natura appetitus fenlitivi. Pontificii posteriorem partem eligunt, dicentes iplam partem inferiorem anima effe ex fe & natura fua propensam ad appetenda objecta sensibilia contra judicium recta rationis, & per confequens effe propensam ad reliftendum recta taeioni, unde dicunt hanc propensionem ex le & natura fua non elle peccatum, quia eft quid naturale, & potius appellandum effe morbum vel defectum quendam naturæ, oriundum ex materia conditione. Quod siquis objiciat Deum creasse hominem imperfectum, & dediffe ei naturam morbidam ; respondent, Deum suftulife illum morbum in creatione Adami, conferendo ei originalem justiciam, per quam pars inferior animæ, quæ natura fua apta eft ad rebellandum parti superiori, facta est prona ad obremperandum fuperiori. Iustiriam autem originalem dicunt effe donum supernaturale à Deo homini collacum.

Dilp.I. De Orig. Anima rat. & Peccato Orig. 245 tum. Si ergo ex iis quæras, unde orta fit hac propenfio parcis inferioris ad refistendum superiori ; re- Quale spondebune eam orram else ex remotione doni Refp. supernaturalis ; remota enim Iustitia originali Pomif per quam pars inferior contra naturam fuam fubjiciebatur luperiori, pars inferior fit omni modo prona ad relifrendum Inperiori : dico, omni modo; quia eriam ante remotionem pars inferior per naturam erat prona ad refiftendum, fed per gratiam prona ad obediendum.

fru.

At

illo

-010

cn-

itas

pl-

m:

10. na.

ad

bit

10-

iid

Va

R

d

1. n

1

1

Theologi noftri afferunt Concupiscentiam Resensia nullo modo else quid nécessario consequens na- nostroram turam humanam in fe fpectaram , & ideo dicunt cam else quid superaddirum & adventi- Superiotium in animo hominis exfiftens post lapfum. jet. Cum ergo Concupifcentia videa ur includere A que aliquam politivam entirarem , ut lupra oftendi, politiva hic oritur difficultas à quo îlla positiva entitas in entitas Adamo producta fit pole laptum. Ad quam Quæ- Concupife frionem Pontificii fecundum foam fententiam , produita aut porius hærelim, facile refpondent, cam elle fir pof quid necessario consequens naturam partis fen- lapfum firivæ, camque homini efse collatam in crea- Refe. tione, ita ramen ut per Iuftitiam originalem pars Pontif. inferior quæ per fe prona eft ad refiftendum, fada fit prona ad obtemperandum rationi; unde dicunt sublato illo dono, partem sensitivam simpliciter evalise propentam ad malum. Sed no- gefp.noferi , qui hanc hærefin damnant , talem refpon- frorum lionem efferre non polsunt : & certe fi Concupiscentia sit aliquid positivum, admodum difficile eft ejus causam inveftigare ; neque enim probabile eft Adamum ipfum per illam actionem malam potuisse gignere talem enritatem; vitiosum scil. habitum; neque probabile eft Deum per remotionem Inftitiz originalis genuilse aut produxilse cam qualitatem in mente,

Theol. at

idque quia omne ens politivum habet positivam

Droposi. 210 diffi.

caufam, non collatio autem Iuftitiæ eft quid negatiyum : & omnium minime probabile eft Deum voluiffe immediate & per fe ipfum fecundum politivam actionem vitiofam illam qualitatem in mente producere. In fumma, cardo totius difficultatis in duobus posita est. Primo, An Concupifcensia fit quid mere privativum, an vero quid pofitiva entitatis includat. Ratio difficultatis eft, quia fi nihil fit in voluntate aut appetitu fenfitivo præter meram privationem juftitia. non est facile explicare quo modo illud quod est formaliter non-ens possit ita determinare & limitare voluntatem, ut reddat eam & appetitum fensitiyum potius propensum ad malum quam ad bonum ; Iuftitia enim originalis determinabat voluntatem ad bonum, ergo carentia illius Juftitiæ tantum fecum affert neceffario carentiam illius determinationis, non vero fecum affer. re videtur necessario determinationem ad oppofirum, i. e. ad malum : non enim eft hæc bona consequentia, yoluntas non est propensa ad bonum, ergo eft ad malum; idque quia Voluntas in fua natura considerata est indifferens ad bo. num & ad malum, malum, inquam, quod apparet effe bonum. Qui ergo vult fatisfacere huic difficultati, dicat quomodo sublato co quod determinat ad unam partem necessario sequatue determinatio ad alteram partem, determinatio, inquam, in ca re que natura fua ad neutrum dererminata est. Secundo, difficultas eriam in co posita eft, auod Concupiscentia fi fit entitas aliqua positiva, debeat habere positivam aliquam causam ; dicar ergo quis à quo & quando producta sie illa politiva entitas, nimirum utrum collata lit homini in creatione, ut flatuunt Pontificii ; an vero producta fir poft lapfum, & fuperaddita voluntati

PI

64

H

Difp.I. De Orig. Anime vat. & Peccato Orig. 243 ti& appetitui; fi etiam tum producta fit, à quo

producta fir.

420

uid

cft

un.

ali.

rdo

no.

an

cul-

cti-

ir.

cft

11-

m

m

2-

US

1-

.

١.

a

Quodad Terrium attinet, Pontificii Theologi agnoscunt illa omnia tria que nos diximus esse partes Peccati originalis agnoleun ,inquam & fa- Pontifi. 1renturilla omnia aliquo modo pertinete ad Percamen originale. Et primo quidem conficentur in obedientiam Adami, que fit noftra per imputationem, afferte fecum verum & proprie dictum reasum : deinde, quod ad privationem lufitie originalis attinet, volunt enam cam elle partem Peccati originalis, etfi non confentiant inter le qua tatione carentia justitia nos reos efficiar & peccatores denominet : tertio, quod ad Concupifcentiam feu propensionem ad malum, illi variis modis, dum de ca loquuntur, errant ; dicunt enim Concupilcentiam effe quid necessario confequens naturam animæ, nifi tollatur per donum aliquod Spirituale; dicunteriam Concupiscentiam, quamvis aliquo modo pertineat ad peccatum originale, ita ut ejus pars materialis diciposte, per se tamen & ex natura sua non este peccatum in baptizatis, sed morbum quendam & detectum naturæ

In Quinta parte Disputationis hujus de Origime Anima, fratuimus declarare quomodo Peccarum originale à parentibus liberis communicature In hac Parte primo proponemus nostram sententiam de propagatione Peccari; lecundo, oftendemus non poffe propagare Peccatum per femen, i.e. materiam seminis non posse inficere animam, sive ea à Deo etectur five ex semine eliciatur, atque adeo ohendemus cos qui dicunt animam educi ex potentia seminis frustra ad eam sententiam confugere ut defendant propagationem Peccati originalis; terrio, considerabimus illum syllogismum qui continct præcipuam difficultatem se

L 3

49. Senientia crum de natura eriginalis Peccate

10. I Dag. Leccarum. eriginale ad p ficros tranfa milia, ur.

lem

en N

is n

A

igil

em

ute

are

m

ifi

acit

peq

ut

dun

else

ge

pia

ma

ga

911

Cal

ta

a

nalem

scil. Accidens non propagatur nisi propageturin subjectum: Sed nativa corruptio est accidentante Ergo non propagatur nist propagetur anima.

Sta
S. Vera
fententia
de propagatione
Peccati
originaAsa

Quod ad primum attinct, afferimus primo primam partem Peccasi originalis propagari & un municari liberis per generationem, id elt, actiona generandi: istud autem hoc modo declaratur, Quia geniti sumus per naturalem generationen ex posteris Adami, ideo sumus successores Ade mi; quia sumus successores vel haredes, ide inobedientia Adami; qui, ut aiunt, peccant pro fe & omnibus fuis posteris, evadit noftrais obedientia, unde necessario sequitur reasus: hot autem est id quod alii dicunt dum afferunt & nimam evadere corruptam & ream quatenus un corpore hypostatice unitur, & ex illa unione to fultat totus homo, qui est successor Adami, aque adeo reus inobedientiæ Adami. Neque putandum est hunc modum propagandi ele commentitium , ita enim propagan ur nobilita & ignobilitas à paren ibus ad liberos, ita eljam propagatur jus hæreditarium à parte adh lium. Sed illud notandum est, quod dixi mi ideo esse roos peccasi Adami qui sumus successoru ejus; hoc autem non intelligendum est de quolibet successore, idque quia Christus secundum carnem est Adami successor, sed intelligendum est de successore per naturalem generationem genito, i. e. de co qui secundum ordinarium modum generandi per concursum maris & fæmina scil. ex Adamo vel mediate vel immediate onundus est:propterea etiam dicunt Scholastici, Si Deus mirabiliter ex carne unius hominis formaret alium hominem, fore us ille homo non sis reus peccati Adami, quia scil non est naturalis hæres Adami: dicunt ciiam Si Dans mirabiliter homini per natu.

ralem generationem genito ex posteris Adami origi

Miand.

Scholasti. corum asfertio.

Difp.I. De Orig. Anima rat & Pet. Orig. 247 dem jufticiam tribueret; dicunt, inquam, fore taen ut ille homo fit rem inobedientia Adami, quamis non haberet caseras parres peccasi originalis.

Afserimus fecundo , fecundam partem Peccati iginalis à parensibus liberis communicari non quiem modo alique possivo, sed medo negativo; hoc mem fic declaratur , Infans recens natus ideo aret Iuftitia originali quia nemo ci dat juftitimoriginalem ; Præterea enim non dant, quia ifi non habuerunt; Deus non dat, neque injuste heit non dando, quia non tenetur cam dare: fi reque parentes neque Deus dat necessario seguiur infantem carere ca justitia. Neque putandum est hunc modum activum communicandi ese commentitium, fic enim egestas à parentibus rgenis liberis communicatur, nifi aliunde accipiant divitias.

Alserimus tertio, tertiam partem peccati originalis, feil, propensionem ad malum, non propagari speciali aliquo modo per fe, fed necessarto confequi duas priores partes, adeo ut hæc pars producatur per concomitantiam , ut aiunt, vel refultantiam: fienim quis careat luftitia originali que partem inferiorem animæ parti fuperiori subjiciebat, pars inferior non amplius erit subjecha superiori, unde necessario sequetur horribilis

ataxia & confulio.

enime

primo,

C' com

ionen

ratur

ionca Ada

ideo

CCSAN

ra in-

: hoc

t, 4.

(MM

10

at-

pu-

ctle

ita

Cl-

6

2009

tu

0.

m

n

Sed fi Concupiscentia includat positivam aliquam entitatem, ut probate videntur argumenta supra allata, cum omne politivum ens habeat politivam causam efficientem, oportet illam qualitatem habere certam causam quæ reali & vera actione cam producat; ejulmodi autem caulam admodum difficile est invenire,

Quod ad fecundum attinet, afserimus corum doctrinam qui ainns Peccatum originale propagari per femen , & corpus ex femine factum per femen .

54:

2. Tecca-1mm non propagais

503.

53.

infi-

LA

LATE.

inficere animam, afferimus, inquam, eam dille

nam esse admodum absurdum, & à sundament Philof, alienam, ut probat hoc Arg. Quod no est in semine non potest trahi ex eo; Sed Perutum originale nunquam fuit in semine: Ergo an potest ex semine in anima transire. Major ellen dens, neque enim poreft anima infici à semine, Peccatum originale ex co contrahere, nifi firali qua corruptio in femine inficiens animam. Pro barur autem minor, scil, nullam talem coriugi onem elle in semine: & primo utor argument Durandi, Si sit aliqua corrupcio in semine ante adventum animæ, illa eft vel corporalis vel fpin tualis; si corporalis, non nocebit anima, anima enim non est subjectum corporalis corruptionis fi fit spiritualis corruptio, egebit subjecto spin tuali, atque adeo aut dicendum est femen elle quid spirituale, aut spiritualem ejusmodi comptionem in semine non exlistere. Secundo, Si Peccatum originalis exlittat in femine anteat ventum anima, fequetur hoc absurdum, accidum aliqued habere subjection inhassenis, qued nullum habet subjectium denominationis, nativa enim nolit

55. 3. Arg.

2. Arg.

dus exsistat.

Tertio, Quandocunque substantia corporea per aliquam qualitatem sibi inhærentem rem inficit, substantia illa corporea non uno instantis sed paulatim & gradatim inficit; si ergo sitaliqua qualitas in corpore per quam id potest infi-

corruptio inhærebit in semine, sed non denominabit illud; neque enim possumus dicere semen esse peccatorem, neque denominabit ullum aliud subjectum ante adventum animæ rationalis, idque quia nihil est quod ab co denominatur tali denominatione: valde aurem absordum est alicubi esse peccatum ubi non est peccator, aut peccatum exsistere antequam peccator ab co denominatione.

cere

tere

pus

ma

eni

imp

Pec

80

on

C2

OP

ful

lo

01

in

fe

(e

e1

P

T

p

Dilp. I. De Orig. Anima rat. & Per. Orig. 249 cre animam, certe nullo modo verifimile est corpus primo infranti fuz conjunctionis cum anima posse infectionem illam absolvere, deberes enim magis & magis illam qualitatem anima implimere, eamque inficere; unde lequetus Peccarum originale in fingulis infantibus magis. & magis augeri, quad est contra-opinionem omnium Theologorum. Quano, Quod non est 4 Arg. capax habitus, non est capax privationis illi oppolicæ ( nam habitus & privatio funt in codem subjecto, fecundum communem consensum Philosophorum: ) Sed habiturs oppositus illi privationique est secunda pars Percati originalis, scil. imago Dei in homine, nullo modo potelt effe in semine : Ergo Privatio illi opposita neque in semine exsistere potest. Denique Keckermannus exea sententia varia colligit absurda, scil. semen poffe in arernum damnari , Quod enim habet reccasum potele damnari : colligit eriam lemen poffe falvari & per Chriftum redimi.

Ex his argumentis, quibus probamus animam non posse infici Peccato originalis per actionem seminu in animam, evidenter colligimus cos qui ajunt animam educi ex potentia seminis non posse magis commode defendere propagationem Peccati ouginalis quam nos cum dicimus animam creari : li chim semen non inficit animam Peccato originalislicet admitterem animam educi ex potentia leminis, non tainen adhue declaratur unde anma suam corruptionem trahat; & certe modus ille propagationis à nobis explicatus adeo perspicuus est & evidens, ut non opus sit laborare ad inveniendam aliam propagandi rationem, idque quia potest quivis secundum hunc propagandi modum evitare omnia incommoda quæ immi-

nere postunt.

della

ameni

lod non Pecca

go nou

eft cri

nine,

fic ali . Pro

TIUpth

mento

e ante

(pin-

anima

onis;

pin

n elle

ottu-

, Si

e ad-

iden

ium

ftra

mi

nen

iud

is,

ali

abi |

ım

De

ta

Quod ad Tertium attinet, Syllogismus ille su-

56.

3. Re-Jponde;ur ad princs. patem adverjar. Jyllogifminin. Aller. 10. Ligimo As ming. Ze".

pra propositus si bene consideretur, non habe tantam difficultatem quantam prima frontela bere videtur? respondere enim possumus & al minorem & ad majorem, ostendendo fallia. tem utriufque. Et primo ad minorem respondere possumus, non omnes partes l'eccationginalis inhærere animæ tanquam primo subjecto; prima enim pars l'eccati originalis, fc. inobedientia Adami quæ vi generationis fit nostra,nec non reatus eam consequens, pro subjecto nequent bent animam folam neque corpus folum, fed to tum suppositum constans ex anima & corpore: hoc autem pater, quia illa actio est nostra non alia ratione nisi quia sumus successores Adamii fumus autem successores ratione totius nostri Suppositi, & non tatione partis, neque enim anima est hæres Adami, neque corpus, ted totus ho. mo; atque adeo anima per le & qua anima non cft rea , fed tantum quatenus est pars constituens Successorem Adami; arque adeo iple successor per le & qua talis, eft primum tubjectum reaim. Deindesquamvis anima per le & feorfum fumpu videatureffe subjectum fecundæ partis, carenia Sc. Infitia originalustamen, ut mox declarabitut primum subjectum illius privacionis eft ipsum totum Compositum qua tale est : privatio enin Juftitiæ qua peccatum eft, non eft nuda carentia Juftitia, sed est carentia qua id caret justinia quod debet justitiam habere : si autem consideremus animam per le, i e absque relatione ad compositum cujus pars eft, anima non debet habere jufti. tiam, quia nunquam justitiam à Deo accepit,& fi non accepit, non est rea justitiæ amillæ, fi veso consideremus animam cum relatione ad suppolitum quod constituit, debet habere justitiam, constituit enim successorem Adami, & successor Adami, quia accepit Justitiam à Deo in lumb13-

bis

hal

Due

for

li,

qui

00

nei

pro

pr

po

fet

jes

du

je

a

PI

ta

de

15 di

0

à

h

1

1

Difp.I. De Orig. Anima rat. & Pec. Orig. 291 is Adami, ideo debet habere justiciam originalem, & quia non haber cft reus doni amith : quod fi anima tantum quatenus eft pars succesforis Adami, possit dici privata Iustitia origina. i, evidens est privationem & reatum cam lequentem pro primo subjecto habere totum foppolitum.

habet

ite ha

& ad allita.

ipon-

elgi10 ecto;

dien-

C non

e ha

dto

:510 on a-

mij

offi

ani-

10.

non

ens

for

W.

ota

iz

11,

n 12

d

15.

Secundo ad majorem respondemus, cam generalitet acceptam effe falfam , innuit enim ca Refp. ad ! propositio accidens non posse propagati nisi majorem. propagetur subjectum. Ut ergo fallitas illius propolitionis appareat, docebimus quod modis polft Accidens dici traduci vel propagati ab uno fub. traduci jeffo ad alind. Duobus autem modis potest tra- dienur.]duci. Primo, potest ita traduci ut migret de subjetto in subjectum, i.e. ut delerat unum subjedum in quo prius fuit, & occupet aliud in quo prius non fuit : & talem transmigrationem putant Philof, else impossibilem, cum dicunt Accidens non migrare de fubjecto ad subjectum. Dicimus ergo peccatum hoc modo non propagari & traduci, neq; enim pater generando transmittit ita peccatum originale in filios, ut iple postea ab co liber fit: unde patet ridiculam efse illam Quæfti- Anaione qua nonnulli quærunt per quod vehiculum, qui vellvel interveniens subjectum, peccarum traducatur fit. aparentibus ad liberos; illi enim qui Quæstione hane proponunt, putant aliquam corruptionem que fuit in parente ex parente emitti, ut per vehiculum aliquod devehi, & ita in liberos trans. ferre. Verum dicendum est non esse hic opus tali vehiculo,idque quia corruptio parentis manet in patre, neculla pars corruptionis ab co in aliud subjectum egreditur; fic enim aut ejus corruptio tolleretur, aut faltem minueretur, quod ablurdum elt. Corruptio ergo filii non migravit de patre in flium, sed est alia corruptio numero diversa à : ---100

lab

102

det

po

ide

200

di

eff

tat

du

po

VI

CO

de

a

H

ail

d

corruptione patris que nunquam fuit in patte, nec unquam fuit in rerum natura donce ipé filius genitus est, atque adeo non opus est ula vehiculo ad eam communicandam ei.

59.

Secundo, potest accidens ita traduci, utnon migret de eo subjecto à quo traducitur; & het etiam fit duodus modis, Primo enim subjection uno accidente præditum potest per illud acidens producere aliud, non quidem idem numero, fed idem specie, in also subjecto; & hic modus trad : aionis non requirit aliquod interveniens subjectum ad recipiendum accidensi ieque quia non est transfatio accidentis de subje to in subjectum, sed producto novi accidentis. Hoc modo possumus dicere calorem traducial igne in aquam vel acrem, ubi manifestum et accidens traduci, quamyis non traducatur subjedum ejus; similiter scientia propagatur apraceptore in discipulum, quamvis non propagetut Subjectum ejus, scil, anima: & ratio est, quia non traducitur idem accidens numero, fed iden specie. Eodem modo dicimus nos duas postremas partes peccati originalis propagari, idque quia parentes destituti justitia originali & propensi ad malum cum producunt liberos, simul cum liberis etiam producunt carentiam justiniz originalis, & propensionem ad malum, non que dem physica, led morali efficientia: verum illi animi morbi quos communicant liberis fuis non funt iidem numero, morbi qui in corum anims fucrant, sed morbi numero diversi & specie iidem : quod si non fint iidem numero moibi, ad corum traductionem non requiritur traduct. io subjecti, sieut cum traducirur scientia à præceptore in discipulum, traducituripla scientia absque traductione subjecti. Secundo, potett accidens dici traduci quando non migrans de 1.0:

Dilp.I. De Orig. Anime rat & Peccato. Orig. 153 lubjecto, led manens in co ; idem numero alteri communicatur. Et hoc modis prima fronte videtut impossibilis, quia accidens non videtur poffe communicari alteri subjecto ita ut mancat idem numero in priori, i. e. non videtur unum accidens poffe exliftere in duobus numero fubje. dis: verum tenendum est accidens non poffe effe in duobus subjectis quoad inhærentiam posse tamen elle quoad imputationem , nec tantum in duobus, sed in iis omnibus quibus impurari potest; & hoe modo inobedientia Adami, vel viciola ejus actio, manens una & eadem actio communicatur omnibus per imputationem. Unde evidens est hoc modo posse communicari accidens, quamvis non communicetur ejus subjedum; neque enim ad hanc communicationem requiticur ulla traductio subjecti. In summa, ad A foluta. argumentum respondemus, neque verum este responsion illud quod dicitur primum subjectium peccasi orig. Alest. nalu effe animam, neque verum effe illud quod 10. dicitur, Accidens non poffe traduci nift traducatur eins subjectum.

patte,

c iple

A ulle

ut non

& hoe

icctum

acci.

m nu-

& hie

Inter-

densi

Subje

entis.

ici ab

n eft

ubje.

ora-

ctut

non

cm tre.

que

10.

111

1E

16

li

5

In postrema parte hujus Disputationis statuimus examinare commune illud Theologorum VI.V-Effatum, quo dicere folent Animam d Deo creari trum ani. puram, & postea infici à corpore. Vt ergo brevitet ma creenoftram mentem proponamus de illo effato, af. int pura, ferimus hoc effatum caute accipiendum effe : a- inficialur. nime enim à Deo dicuntur creari pura, non quod à Deo accipiant sufficiam originalem pel creationem,& postea enim amittant per unionem cum corpore; sed quod nullam habeant impuritatem aut labem à Creatore, à quo tantum habent effentiam & proprietates ab effentia profluente. Dico animas nostras à Deo non accipere Justitiam originalem, & postea eam amittere, quia anima co ipfo instanti qua creantur funt impe.

Dil

etetu

uam I

nen h

uie fu

x ca

n (ua

NI

pri

elser

forti

mus

1970

que

tati

ner

tur

pr:

no

m

qu

ag

impuræ, etli non habeant impuritatem à Citt tore : doceo autem animas co inftanti quo creantur effe impuras hac ratione, Homo coin-Stanti quo gignitur habet animam impuram, il eft, privatam Iustitia originali; sed anima to instanti creatur quo bomo gignitur; ergo anima co instanti quo creatur est impura. l'atet propofitio, quia si homo co instanti quo gignitur haberet animam puram, id eft, Iusticia originali præditam, verum effet dicere, hominem recen natum absolute loquendo habere Justitiam originalem; Iustitiæ enim originalis in anima exsi-Hens denominaret totum hominem. Patetitem assumptio, quia, ex sententia Theologorum, anima co instanti quo creatur unitur corporis ergo anima codem instanti creatur quo homo gignitur, homo enim gignitur per unionem animæ & corporis.

Anima duobus modis confide-

Dicimus ergo animam eo instanti quo creatur & unitur corpori ad consciruendam hominem duobus modis posse considerari : vel enim consideratur prout est à Deo, vel prout est pass constituens successorem Adami. Si considere tur prout est à Deo, est pura negative, id est, non habet ullam impuritarem à Deo fibi datam, non vero est pura positiva, id est, non habet justitiam originalem à Deo sibi communicatam. Si consideretur secundo modo, scilicet quatenus est pars constituens successorem Adami, est impura, quia caret justicia originali quam habere debet quatenus est pars successoris Adami. Unde dico, si Deus crearet anima extra corpus, quamvis ei non tribueret lustitiam originalem, nontamen posset illa asima dici privata Iustitia originali, privatio enim eft absentia formæ quæ ineffe debuir; fed anima fi createtur extra corfus, & non effet pars successoris Adami, non teneretur

Difp.II. De Multitud. Formarum fubalt. 255 etetur habere Iustitiam originalem, quia nunnamei data est Iustitia originalis : tenetur tasen habere eam cum est in corpore & constiuit successorem Adami, quia homo constans x ea anima debet habere Iustitiam originalem o fua anima.

Citta

OPP

0 in.

a, id

na co nima

ropo. ar ha-

ginali ecens

oriexfi-

item um,

OIII

omo

cm

ca-

nj.

im

213

C.

,

1.

## DISPUTATIO Que est de multitudine Formarum in eodem Composito.

Nhac Disputatione de multitudine formarum, primo differemus de multitudine Formarum fub - Hujus diematarum, id elt, ita constitutarum ut una sit disputaforma generica, alia specifica; secundo, distere- tiones parmus de mulsitudine Formarum non subalternata- tes dua um, scilicer de Formis elementaribus, quæ absque subalter natione videntur concurrere ad confliutionem mifti. In priori parte hujus Difpu- 1. De tationis primo examinabimus cotum opinio- matritunem qui ita multitudinem formarum execrantur, ut non agnoscant in vivente aliam Formam subalter. præter Animam, dicentes formam millionis narum. non posse exsistere in Vivence simul cum anima: fecundo, confiderabimus corum doctrinam qui multitudinem Formarum subalternatarum agnoscunt.

Quod ad prius attinet, Thomistæ omnes,tum antiquiores tum moderni, Ruvius scilicet Co- Opinio nimb. & Suarez, afferunt in homine nullam effe Thomiformam mistionis re distinctam ab anima. sed esse starno mam tantum compositionem in vivente, scilicet ex anima & materia prima ; unde dicunt, recedente Ruv qui anima rationali, cadaver quod maner post decel negant sum animæ rationalis non constare ex forma nuit for. millionis quæ prius erat in homine (nullam eum talem formam agnoscunt in homine) fed

er Sware

volunt.

dine for -

223.4 7 34 293

ninis

nent

k po

citt

leer

kali

nis

um

ian

mar

non

per

cu

of

30

12

2

C

Ù

Scotiflaтым оріп.

volunt illud cadaver includere formam que dam novam, resultantem quidem ex concul Elementorum, & quæ proprerea appellandad forma miftionis. Contra vero Scotifta, & m nes Philosophi hujus regni, afferunt in Vive preter Animam effe formam mistionis re ab anim distinctam, voluntque hominem non constatte materia prima & anima folum, fed conflatte corpore & anima; Corpus autem volunt incle dere formam millionis, quæ & in co exfiltebr ante adventum animæ , & polt decellum anime in cadavere manet.

64. Refuts. tur Opin. 7 homiftarum.

1.

mai mi Certe nisi multum ponderis haberet author eft tas tantorum Philosophorum, illa opinio The miltarum videretur potius rifu explodent quam conforanda; ex ea enim fequuntur mula admodum absurda. Primo enim, videmus and malia, præter motum progressiyum quem ha bent proficiscentem ab corum anima, habet etiam alium motum quo, quia corpora grava funt, de loco superiori in inferiorem feruntuti qui quidem motus cum non proficifcaturab corum anima, ut ipfi farentur, oportet effe alian formam in vivente ab anima distinctam à qui ille motus proficiscatur. Secundo, admodus ridicula est corum affertio, de productione nove formæ misrionis in cadavere, idque quia neque ipli pollunt docere à que illa forma producatur neque possunt declarare quomodo co instatt quo homo moritur, possir ex formis elementale bus resultare forma mistionis; dicunt enim hominem nullo modo confeare ex elementis; neque ex ulla forma quæ refultat ex elementa (tollunt enim formam miltionis à viventibus) unde ergo congregabuntur elementa ad general. dam illam miscionis formam in cadavere? Cent Elementa non possunt occupate materiam home מת

oncur

andad

nitared

u: hori

Tho

Odend

mula

Is ani m ha

abere

gravia

nturi

00-

liam

qui

dum

OVE

QUe!

tur

arti

all-

10-

ne-

tis

51

0.

10

ų.

inis, nifi post dilcessum animæ, siquidem elenenta nullo modo prius fuerunt in ea materia; enum spatium temporis ut elementa se mutuo & em Vives elterent, idque quia milito noti in coma militionis non generabitur nist aliquamdiu post discesunanima. At contra nos videmus co ipfo inreinche frantiquo discedit anima, elle in cadavere forfiltebe nam mistionis : unde sequitur illam formam anime non elle de novo genitam , fed præexstitiffe in materia hominis. Præterea, si gignitur nova mistionis forma post discessum animæ, unde est quod talis forma gignatur quæ non potest perleverare fine putredine vel ad unum diem? cur etiam gignitur alia mistionis forma in offe, alia in carne ? Certe bujus rei ratio nulla seddi potele.

Quod ad policrius attinet, primo consideabimus corum opinionem qui pro multitudi. Opinio ne prædicatorum effentialium formas multiplicant, verbi caufa, volunt aliam formam effe tiendinem in lapide per quam eft fubftant:a, aliam per form the quam est corpus, aliam per quam est mi- enter. ftum, &c. Secundo, considerabimus corum doctrinam, qui etfi in rebus inanimatis unam formam agnoscant, in animatis tamen volunt effe duas subalternatas re diftinctas, scilicet, formam mistionis & animam, per quarum alteram Vivens eft corpus millum, per alteram vetoeft corpus animatum. Tertio, confiderabimus corum. opinionem qui præter formam miflionis in quolibet vivente plures animas agnofrunt, in homine, verbi caufa, volunt effe treste diftinctas , feil. vegetativam , fenfitivam , & tationalem.

Quod ad Primum attinet, Conimbricenses dicunt 3.

H

12

ott

ent

ſŧ

n

ai ic

Verum
tot fint
forma
quot effentialia
pradicata.

Negat.

2.

dicune Avicembronem & Ioannem Gendam fem afteruise in quoliber Composito physico total formas re distinctas quet funt effencialia pradien Sed hæc opinio rejicienda eft; primo, quia inte fequetur in elemento dari formam priorem in forma, scilicet formam per quam est substanti aut formam per quam eft corpus : hoc auto repugnat Ariftot, doctrinæ & omnium Phild qui cum lequuntur; illi enim dicunt forma elementares else primas formas informantes. Se cundo, Si in materia elementi sit forma elementi per quam id eli substantia, ex ea forma & mate ria fier compositum physicum, unde lequent dari corpus quod neque elementare, neque colo fte, neque mistum est : non enim est colde corpus, ut patet : neque mistum, quia illa formi non eft forma miftionis, fed forma quadan prior forma mistionis; at neque est corpus ele mentare, quia illa forma ex qua confrat nonch elementaris, sed forma quædam prior ca.

An in vivente dua forma dentur. Affir. Scotift.

01j.a.

R Sp.

Quod ad Secundum attinet, Scotifte & omnet Philos. hujus regni Scotici, rejecta opinione A. vicembronis, alserunt in quolibes vivense dari for mas subalternatim positas, scilicet formam mifim nis, & animam, quas dicunt subalternatim ponis quia vivens per formam mistionis est corpus & miltum, per animam vero est corpus animatum; atque adeo forma mistionis est forma superior in Categoria, anima vero est forma tub hac collocata, tribuens viventi gradumefsentiæ infeniorem in Categoria. Siquis contra cos objiciali formam tribuere effe, atque adeo fi in compolito physico fint plures formæ, in co erunt plures essenti ; respondent, Compositum physicum non posse habere plures essentias specificas posse tamen habere plures essentias subordina. tas; adeo ut per carum unam composirum phyli-

Disput. II. Demult. Form. Subaltern. 259 wicum fit corpus mistum, per alteram vero

corpus miftum animatum.

endaro

ico totel

non ch

omnet

ne A-

ri for

mi flion

roni,

us &

tum;

toits col

nfc-

ciat,

oli-

U.

rli-

25,

12-

m

radical Hæc sententia proculdubio eatenus vera est, quia ind natenus afferit in vivente præter animam dari orem ejus ormam mistionis, ut supra probatum elt ; quaubstantia mus vero afferit formam illam mistionis quæ oc auten ft in vivente effe formam genericam tribuenm Phild em viventi m'effe corpus mistum, variis difficul- Formam ntes. So famafferendo argumenta contra hunc modum son effe element icendi. Quætet eigo quis, quid fratuendum generi-& mate it de forma illa mistionis, si modo ca forma non equent fi forma generica, neque enim poteft effe fpecœles isses. Resp. eam formam neque esse genericam Resp.
cœles equespecissam, sed tantum esse conditionem nateria humana, requisitam ad hoc ur illa mauwdan eria recipiar animam: materia enim quæ recius cle sit animam debet effe variis organis instructa, dque ut anima pollet exercere functiones luas neamateria; non poteft autem materia effe rariis organis instructa, nisi in ca fit forma mitionis, raque multiplex pro multiplicitate orgatorum, ut evidens est in corpore Acimalis, alia mim est mistionis forma in offe, alia in carne; lia in nervis. Nostra ergo sententia aliquo mo- Sententia do cum Thomistatum, aliquo modo cum Scoti. nostra de farum doctrina convenit. Eatenus enim conve- forma Dit cum Scotiftarum doetima, quatenus afferit in miftionis. vivente effe formam re distinctam ab anima; ab iis vero discrepat, quarenus afferit illam formam non effe formam generică fed tantum conditione materia: similiter nostra sententia eatenus convenit cum Thomiftarum doctrina, quatenus afferunt unam reformam, feil. specificam, tribuere viventi orines gradus genericos, & ipfum fpecificum, adeo ut non admittat formam mistionis tribuere viventi ullu. gradum effentiæ; catenus vero diferepat à Thomistarum

68. hujus fentent. Scot.

Secur

m, S

niverla

eri rati

s dat

im mi

mistarum doctrina, quatenus afferit in mani viventis præter animam dari mistionis formam, qu ess non sit forma V iventis generica, est tamentoni tio materia, id eft, quid requisitum in matein Veritas ergo hujus sententia ex resutation oppolitæ lententiæ manifestanda est.

60: Ferma mi ftionis mon tribuit viventi elle miftum I. Arg.

Primo ergo ostendo, Formam missionis non tis buere viventi esse missi, hoc argumento, Viva ata ve quatenus est missum est species quadam in a missionis sulla sull atura ( Primo ergo oftendo, Formam mifionis non the stitutum non habere essentiam per se unam, atque adeo non esse in Categoria; Forma enim
quæ est multiplex & aggregata dabit multiplet & aggregatum effe.

Secundo,

lapid

Difput. II. Demult. Form. fubaltern. 268

Secundo, ita argumentor contra eam opiniomi sem, Si forma miltionis in genere dat homini
miverlaliter accepto naturam corporis misti,
miratione etiam hæc singularis forma mistiomin si dat huic singlari homini singularem natum misti; omnis autem singularis natura sub
min atura corporis misti comprehensa vel est animin ata vel inanimata, ergo hæc forma singulas mistionis dat huic homini vel naturam animin atam vel inanimatam. Non dat ei naturam
min atam vel inanimatam. Non dat ei naturam
min atam vel inanimatam. is hini in genere naturam misti: si enim forma
is hini in genere naturam misti: si enim forma
is hisionis in genere daret homini no esse misti; Frolepses.
is ce singularis forma mistionis daret hoc singuis ne esse misti. Dicet quis formam mistionis in agulari aliquo homine dare illi naturam corum hæc occasio nulla est, singularis enim forna dat homini singulari singularem naturam : quamvis ergo natura misti in genere proprie lo-quendo neque sit animata neque inanimata, latura tamen singularis misti quam dat singularis orma necellario vel est animata vel inanimata, dque quia sub illis duabus speciebus comprehenduntur omnes fingulares natura corporum mistorum.

Tertio, Forma mistionis que est in homine 71. eft diversa specie à forma mistionis que est in s. Arg. apides omnis autem forma specie diversa ab

beat ( perc ondel

re in

turas

, m

poni

texe

beat lari

iftur is ef

ffert

alia forma dat illi composito cui aliquem gu dum essentiæ confert, dat, inquam, illi aliquo esse specificum: Ergo homo quatenus constatu materia & forma miftionis erit quædam fpecie corporis misti. Cum autem duz tantum in species corporis misti, scilicet animatum & in animatum, quæro ego utrum homo quatent constat ex materia & tali forma mistionis abali specie diversa, utrum, inquam, homo sit corpu animatum an inanimatum. Non dixeris effer nimatum beneficio formæ mistionis, idque qui illa forma manet in cadavere quod non est ani matum: At neque dixeris hominem esse inani

71. 4. Arg. matum: At neque dixeris hominem esse inais sent matum corpus beneficio illius sorma, quiaste imo opposita essentia vel natura homini inessentia copposita essentia corporis animati & inanimati.

Quarto, si forma mistionis det homini se inais misti, in uno composito physico singulari o ioni runt dua singulares natura completa re diversa quia, una scilicet per quam singularis homo di edi hoc mistum, alia per quam est hic homo. Dico is, autem has singulares naturas esse re diversas om quia constituuntur per formas re diversas, un ipsi patroni hujus sententia fatentur: dico ca ich esse completas, quia per quam singularis homo immest hic homo, est completa natura, ut patet; a oct estam singularis natura per quam est hoc mistum cum est completa natura, quod probo hac rationer singularis homo quatenus est hoc mistum ch quid completum, idque quia est individuum comprehensum sub quadam specie in Catego tria substantia, nihil autem sub aliqua specie substantia comprehendi potest, nis sit quid completum: deinde, Homo quatenus est hot mistum, est individuum in Categoria substantia, atque adeo est quid completum; at si completur quatenus est hoc mistum, necesse est ut habet pletur quatenus eft hoc miltum, necelse eft ut habeat

b alin

beat effentiam completam, atque adeo effenper quam est hoc mistum etit completa: Re-ondebunt adversarii non esse absurdum asseignot ffare preis re in singulari substantia corporca esse duas m fin turas corporeas re diversas & etiam comple-& in the modo fint subalternatim positæ. Sed hæc atenu sponsio nulla est; multa enim absurda sequunrex eo quod Socrates, quatenus est hic homo, orpu beat singularem essentiam re diversam à sinorpu beat singularem essentiam re diversam à sinessentia quæ ei competit quatenus est hoc

qui issum. Primo enim sequetur Socratem quate1. Al1 ani us est hic homo non solum re sed & numero surd.

Inani stere à scipso quatenus est hoc mistum; ca

inant cim differunt numero quæ habent essentias nu
stenus est hic homo specie à scipso differre

untenus est hic homo specie à scipso differre

untenus est hoc mistum, idque quia forma miis ionis quæ est in homine est specie diversa ab

ver- a quæ est in lapide, ergo multo magis erit spe
ort de diversa ab anima quæ non est forma mistio
ort de diversa ab anima quæ non est forma mistio
ort se per consequent singularis natura quæ de dediversa ab anima quænon est forma mistionico us, & per consequens singularis natura quæ
sas, ompetit Socrati quatenus est hoc mistum erit
pecie diversa à singulari natura per quam est
ichomo, includit enim formam specie diverum. Secundo, ex ea sententia sequitur in uno
at ocrate esse duo singularia corpora non solum
sumero sed ettam specie diversa; corpora, inuam, completa, scilicet hunc hominem & hoc
sistema, completa, scilicet hunc hominem & hoc
sistema, probatur autem hæc esse individua nunero & specie diversa, quia constituuntur per
sotmas numero & specie diversas. Tertio, inde
essas aumero & specie diversas. Tertio, inde
essas completas ordinarie & naturaliter exsitere in codem loco. Multa etiam alia infinita
equuntur, juxta illud Aristot. Dato uno Absursinsinita sequuntur.
Hæc omnia argum. afferri solent à Iesuitis Hæc omnia argum. afferri folent a Iesuitis

ad demonstrandum in materia hominis nulla dari formam præter animam; & re yera eviden ter probant nullam effe formam in materia bo minis quæ ei tribuar aliquem effentiæ gradum, præteranimam, nontamen habent ea argumen ta aliquid roboris contra noftram (ententiam) qua afferimus Formam mifionis elle quidemin me teria hominis, sed non conferre nomini aliquem de Sentie gradum; idque quia stat à parte materix; ut aiunt, tanquam necessaria illius conditio. Il revera admodum evidenter probate possumu animam rarionalem sub alia arque alia conside ratione conferre homini omnes effentiæ gradus scil, quatenus est forma substantialis, conferred effe substantiale; quatenus est forma substantiale informans, conferre ei effe corporeum : quatenu eft forma exfiftens in materia prædita & velin forma mistionis, conferre et no effe Misti: quare nus eft anima prædita facultate vegetativa, con feire ei weffe animatum, quatenus præditad facultate sentiendi, conferre ei esse Animal; & denique quatenus est intellectiva, conferre ciefe hominem.

74.
Probatur
Animam
tribuere
viventi
omnes effentia
gradus.

Argumentum autem ad hoc probindum admodum evidens afterri solet a Jesuicis, hoc seil. Anima singularis Socratis, inquiant, quia el singularis sorma substantialis, dat ci singulare esse substantiale; vel ergo dat ei singulare esse substantiale in genere abstrahat à corporeo & incorporeo, necesse est ramen omnem singularem naturam substantialem vel esse spiritualem vel materialem naturam. Si ergo anima det hominissingulare esse corporeum (non enim dat esse incorporeum) vel dat ei ro esse simplex, vel ro esse missua, & si dat ei essentiam singularem missi, (none nim dat ei essentiam singularem missi, (none nim dat ei essentiam corporis simplicis) vel dat ei

atu.

stus

ince

m c

ius a

nia a

ani

m,

omi

de ci

Qu

qu

mu

HET

Ce u

niffic

aula

gno

tion

ms,

abal

k an

mita

erna

ile

nas

ific

ffe

1400

tun

am

nir

רטח

gun

ma

riz

293

Difout.II, De multitud. Form. fubalt. ruram animatam, vel inanimatam, inceps. In fumma, concludimus hanc fentenmelle duabus prioribus tutiorem, quia neuius argumentis est exposita : non enim expoa eft fententiis Scotistarum & Averroistarum, via agnoscit in bomine formam re distinctam panima : neque exposita est argum. Thomistam, quia admittit formam illam non conferre omini aliquem gradum effentiæ, fed tantum le conditionem materia.

um,

me

iam.

71 MA

em eld

criz:

. E

u mu

fide

dus

red

riali

enue

fin

are

100

cf

.

ad

Quod ad Tertium attinet, illi Philosophi qui quoliber Vivente agne scunt duas ad mini- An in um formas fubalternatim pofitas, diffentiunt animatis uerfe : quidam enim afferunt in nullo vivente plures fins feullam formam præter duas, feilicet formam an in billionis & animam; a'ii vero in homine ( verbi homine aufa) prærer formam mistionis tres animas res. goofcunt, schlicet vegetativam, fensitivam, & vionalem. De hac Controversia primo asserims, cos qui in vivente agnofcunt duas formas balternatim poliras, scilicet formam mistionis kanimam, non posse ullom validum argum, ab nitate effenriæ petirum contra eos afterre qui emarium numerum defendunt : fi enim postiile eff i uno composito physico esse duas forwas subalternatim positas, quarum una sit spetifica altera generica, cur non etiam poffibile eft fle tres, quatuor quinque? Unde mirandum est, quod omnes philosophi hujus regni, qui agnofrunt effe duas formas subalternatim politas, am acrirer invehantur in ternarium numerum nimarum, dicentes illum non posse exsistere cumunicate effentiæ, cum tamen illa eadem argum. qua oftendunt ternatium numerum animarum non poffe confiftere cum unitate effentiz, oftendant multitudinem formarum fubaltetnatatum non poffe subfiftere cum unitate

cacn-

d

differ

essentiæ, generalitet loquendo de somis sub alternatis, sive sint duæ sive plutes. Contra se nos, qui asserimus in homine nullam esse sin mam genericam, sed esse unam tantum que date comnes essentiæ gradus, majori cum probabilitat disserte possumus contra eos qui ternarium an marum numerum invexerunt.

£6.

Allerimus fecundo, Nuclam necessitatem m merum: G enim in misto animato, ut in lapide verbi caufa, una forma, farentibus iplisal versariis, conferat omnes essentiæ gradus, cu non ctiam possibile eft ut in rebus animitisus anima pro diversa consideratione conferat de versos essentiæ gradus? adeo ut mirandum & Zabarellam potuiffe in medium afferre tam let argumentum, dicendo unam formam tantun unum effeconferre. Verum eft unam forman lub una confideratione unum tantum effe conferre, at sub diversa unam formam poste gradu plures ellentiæ conferre iple faretur in rebus im animatis, neque enim afferere audet in elemen to elle formam præter unam, aut in mifto inanimato.

Affat. arg. Zabarella.

Probatur in tomine non
posse dari
plures
animas.

Asserimus tertio, Ternarium animarum numinum in homine esse impossibilem. Si enim in homine esse impossibilem. Si enim in homine sit anima sensitiva re diversa à rationali, que to ego de anima illa sensitiva, utrum sit eadem specie vel essentia cum anima sensitiva bruti; an vero ab ea specie disserat. Si sit specie cadem homo quatenus constat ex anima & corpore est brutum; quod enim constat ex forma quæ el specie cadem cum sorma bruti, illud habet essentiam bruti. Si vero su specie diversa, sequentus hæc absurda; primo, hominem esse bis speciem animalis, & bis differre specie à bruto, se mel sei-siere ratione illius animæ sensitivæ quæ specie

A.Ab.

Disput.II, De multitud. Form. fubalt. iffertabanima fenficiva bruti , & item anima mis fak ationalis : fecundo, fequerur Socra :em quatenus onera ve eft hoe animal specie differre à seipso quaterns ..... effe for eff hichomo , idque quia confratex forma fpe- find. ue date riediversa à forma qua est hic homo ; dico spe-Dabilitan cie diversa, quia si anima senfiriya hominis effemialiter differat ab anima fenfitiva bruti, cum qua habet majorem affinirarem quam cum anima rationali hominis, multo magis effentialites differer ab anima racionali hominis : terrio, fe- 3 Al. quetur dari aliquam fpeciem animalis que net furdfichomo nec brutum; feilicer homo, quatenus conflat ex anima illa fenfiriva tpecie diversa ab mima fenfitiva bruti, eft quædem fpecies animalis, & quatenus ex a conflat non est brutum; neque el homo, quia eft homo tantum per animam rationalem. Denique illa omnia Argumenta que supra attulimus ad probandum formem mistionis & animam in Vivente non esse formas subalternatim positas, ea omnia probant inspecie, in homine non dari plures animas re diversas & subalternatim positas; quibus etiam illud argum. Conimbricenfium adficiendum eft. Argum. Vel, inquiunt, anima fensitiva Christi, si fuit re Commir. directa à rationali, manfit superstes in corpore, vel interitum subiit & periit in triduo mortis : fi manue in corpore ( briffig corpus vivum fuiflet in sepulchro; si periir, sequetur contra communem loquendi modum Theologorum, Christum aliquam partem naturæ humanæ aflumpfifle quam prius an isit, Theologi enim contra di-

rium ans

Latem n

rum m

in lapi-

ipfis ad

us, cu

it is un

erat di

dum f

im lere

rantun

orman

e cons

gradu

bus in

emen.

o in-

THME-

omie

qua-

dem

: 20 iem,

erit

eft.

Ten-

tut

sm

ci.

cic m

Si nihil aliud oftenderet imbecillitatem hujus fententiæ de triplici anima in homine , leviras Soluz. argumentorum quæ pro hac fententia afterun- Otjet. our hoe facile declarare poster. Primo enim

cuor Christum assumpsisse omnes partes huma-

ne naturæ infeparabiliter.

objiciunt, M 2

cipo

antun

nam I

mn fi

na fo

ent a

impli

ue a

brm2

nenti

ma co

enlit

effe ti

iniq!

Tent

Con

cepti

tem

arin

aniu

pet

nire

tiya

abfi

03

tal

pol

dut

fid

101

Vet

121

for

113

ni

el

W

Respon.

objiciunt, sensum & rationem supe contraini
& repugnare, unde sequi videtur sensum & n.

eionem provenire à diversis formis. Sed respondetur negando consequentiam; preveniunt e nim ab eadem anima rationali, que proput eminentiam suam quam habet, contrariorum

actuum radix esse potest. Secundo, Si sensu & ratio ab eadem anima proveniant, sequent & contrarias facultates ab eadem forma provenire. Resp. illas facultates neque esse contrarias, si in essentia sua considerentur, neques considerentur quoad actus adæquatos & principales: adæquatus enim actus appetitus rationilis, id est, voluntatis, est appetere bonum intelli-

gibile; actus vero adæquatus appetitus sensimi est appetere bonum sensibile, id est, illud bonum quod Phantasia judicat esse bonum; hiautem actus non sunt natura sua contrarii, seder accidente, propter deprivationem humana naccidente. Tertio inquiunt, Una simplex forma non potest tribuere plura esse vel plures essentiass ergo

fi datur in homine forma specifica, oportet et jam dari genericam quæ tribuat esse genericum.

Resp. Resp. unamformam non posse tribuere essentias simpliciter plutes & diversas, posse tamen tribuere secundum quid plutes & diversas: dico, non simpliciter plutes, quia non tribuit essentias

plures re distinctas; dico, secundum quid plutes, quia tribuit plures gradus unius essentiz. Quatto inquiunt, Illi qui negant dari in homine animam sensitivam re diversam à rationali, tollunt univocam convenientiam hominis & bruti, dicunt enim hominem tantum habere facultatem, non vero animam sensitivam; nulla ergo erit pars essentia in qua homo & brutum convenient, sed tantum convenient in facultate illa qua est qualitas anima, atque adeo accidens.

Dilp. II. De multitud. Form. fubalt. 269 esponderur ex hac sententia hominem non Refer antum habere facultatem fensitivam, fed' & aninam fenfitivam & vegetativam, etfi illæ animæ on fint re diverfæ, ficur in elemento Terra cft na forma, quæ pro diverta ratione eft forma fere & Elementi in genere, & forma corporis' implicisin genere, & ablolute accepti; habetme alias facultares seu proprietates quatenus est orma Terra, aliasvero quarenus eft forma elementaris simpliciter, alias vero quatenus est for ma corporca simpliciter. Dicimus ergo animam enlitivam, vegerativam & rationalem, non tam Inhamiefettes animas quam eres gradus meraphylicos ne effe wies anime ; eodem modo quo effe formam ireigrat Tenz, elle Formam Elementi, & effe formam dus metat Corporis simpliciter funt tres gradus vel concepeus meraphysici unius forma. Quid fir auem gradus metaphysici determinabitut in doanna de Toto metaphyfico, Quinto, Homo per Objett 4 animam rationalem frecie differt à bruto, ergo per hanc animam non poteft effentialiter convenire cum Bruto, ff autem hæc anima effet fenfitiva per eam effentialiter conveniret cum Bruto ; ablurdum autem eft hominem per candem ani-

mam & convenire essentialiter & differre essen-

polle evitare quin fateatur rem aliquam fecundum anam & candem formam pro diversa consideratione & convenire cum aliqua re & differteabea; Terra enim per fuam formam & conrenit cum reliquis elementis & ab iis differt. Terram differre à reliquis elementis per formant fum evidens eft; at eam etiam convenire cum is tatione formæ non minus evidens eft, convenitenim eum iis in hoc quod habeat formam

pter

enfu

ctur

ope.

ntra-

uc f

inci-

ona-

elli.

itivi

bo-

au.

ex

nà-

on

go et·

n.

26

miter à bruto. Reft. ipfum Zabarellam non Refe.

elementarem, id eft, simplicem : præterea conunientia generica qua inter se conveniunt in M

fice

ffin

nna

ant)

con

iut

eri

ni

tic

el

a

Ь

Objett. 6.

2017

Inft.

Refp.

hoc quod funt Elementa, necesse eft ut funder in corum formis , non enim poreft fieri ut ha beant naturam elementarem fibi communen ratione mareriæ folummodo. Denique, objich tur foetum primo babere animam vegetativan in utero matris, deinde fenfitivam & rationalem sed nec anima vegetativa accessu interit, necanis ma fenfitiva post ingressum animæ rationalisinterit; ergo manent in homine tres anima. Refe animam vegetativam accidente sensitiva extingui, quia non amplius ea est opus; quippe cum anima fenfitiva includat vegetativam : & fimiliter accedente rationali sensitivam extingui ob eandem rationem. At dicet quis, A quo extinguuntur ? Refp. extingui per virtutem formatticem in femine, quæ ordinata est ad hoc, ut primo introducat illas animas quæ præcedunt te rionalem, casque conservet quamdiu iis est opus; deinde eas extinguat adveniente nora for ma, ne scilicet contra nature legem sit aliquid otiolum, otiole autem effent illa forma fi minerent poft adventum anima rationalis, que ch

79. De formis non fub. alterna-Dis . Scilicet elementari. bus . & que mo do anfint corpori.

vicenna.

In polteriori parte hujus Disputationis flatuis mus agere de mulsitudine Formarum non subalternatarum, scilicet de formis Elementaribus, que cum plutes fint & specie divethe, cohabitate tamen videntur in materia corporis mifti . fi autem illæ formæ quæ non fubalternantur in una materia cohabitare possint, multo magis forma illæ quæ ita fubordinatæ funt ur earum una fit generica, altera specifica. in una mareria cohabieate poterunt. Hec difficultas præbuit occa. sionem interpretibus Aristot. disquirendi de modo quo formæ elementares maneant in Miopin. A- fto, & varias hac de re proferendi sententias. Prims ergo opinio ele Avicenna afferentis

& vegetativa, & fensitiva, & rationalis.

Formas

fout. II. De Formis Elementorum in Mifto. 271 muselementares manere in misto perfectas atque ugras : ita tamen vult Elementa effe in Miftofecta ac minutatim concila, ut corum minufime partes ordine quodam composite & ponexa mutuo, aliæ aliis cohærescant. Seunda opinio eft Averrois dicentis Formas fub- opim de antiales Elementorum & qualitates que cas for . veriois . a consequentur manere quidem , sed frattas , elizatas, & ad mediocritatem quandam redactas. Penia eft Scoti dicentis & formas & qualitates Sieni. lementorum in Mifto penitus interire, & novam Mifli formam generari, novam item qualitatem, we ef Temperatura Mifi. Quarta denique fenentia eft Divi Thoma & Jesuitarum afferenum Formas Elementorum in mistione peningsabem; qualitates vero manere in Misto fractas & ad ediocritatem redactas, cafque qualitates fic fractas conflienere Temperamentum corporis mifi.

ndetu

ur ha

пипер

objici.

acivam

nalem

cc ani-

alis in.

. Refe

CXIII-

c cum

(imili-

ui 00

extin-

natti-

t pri-

11 11

ft o.

for-

quid

mı. cf

UI-

cr.

12

2.

4.

14

it

Hee Controversia ira difficilis est ur nullam panem ejus amplecti possis absque maximis diffeultatibus. Primo enim, fententia Avicennte mil stird of nihil aliud effe quam collectionem &coacerva- prims 1. tionem ghandam elementorum, arque adeo corpus miltum non effe ens per le unum; etfi enim elementa in misto fint in minimas partes diffeda & concifa, ut ait Avicenna, minutiffima tamen pars cujulvis elementi erit corpus, constabitenim ex materia & forma; & per consequens corpus mistum nihil aliud erit quam congeries minutissimorum corporum à se invicem diversotum, idque quia exigua pars Aquæ etit corpus specie diversum à minutissima parte Terræ : hoc autem confistere nequit cum unitate corporis milli, quia ex pluribus specie diversis non potest

heri unum per fe. Secundo, sententia Averrois, quem sequitur rous. Zaba-M 4

Viccins.

maci

ener ae e

fatda

er co

ex ae

radi

etm

orad

Tue

form

more

197

illn

100

613

ne CO

A

A

9

Zabarella, rejicienda videtur ; idque quiacom oma doctrinam omnium philosophorum afferit fu poris t mas elementorum habere gradus, calquelem ibet ! dum gradus illos frangi vel augeri : ex qua fe tentia sequitur falsum este illud quod dicur omnes Philolophi, Formam substantialemin in Ziba Ranti introduci, & quamvis alteratio generatio nem præcedens in certo temporis spatio fat, ipfam tamen generationem & eductionem for mæ ex materia fieri in instanti, unde omnes Phi dosophi appellant Generationem mutationem in Rantaneam : fequetur, inquam, hæc effe falla secundum sententiam Averrois, quia illa forme que habet gradus, gradatim producitur& de-Aruitur, ut iplum Naturæ lumen docet ; fierge forma elementaris habeat gradus, non in inflate ti producetur aut destructur, sed paulatim & gta datim. Præterea, fi.forma elementi habeat gradus, sequetur substantiam prædicari secundum magis & minus , contra regulam Aristotel. qua quamvis ab Ariftot. prolata non fuiffet, veiiffma tamen est; idque quia quamvis una pan Terræ fit major alia parte Terræ, aut pars una Aquæ majoralia parte Aquæ, non tamen una pars Terræ magis eft Terra quam alia pan Terræ, nec una Aqua magis est Aqua quam alia Aqua; contra vero, fecundum hanc fementiam, cum in materia substantiali producuntur aliqui. gradus formæ Terræ, illa Terra minus ent Terra quam alia Terra quæ habuerit plures gradus Terræ.

Inf. Za. barolla.

Pro sententia Averrois strenue admodum. pugnat Zabarella in lib. de mistione, ubi admittit formas elementares produci quidem aur deftrui per gradus, negat ramen inde sequi gene. tationem Elementi elle successivam; idque quià ex ejus sentennia cujuslibet gradus mutatio est

Vaziatio

Difpur, Il. De Formis Element, in Mifto. 173 mario speciei, & semper producto novo gradu oma elementaris, producitut nova species cotporis naturalis; adeo ur ex ejus fententia cujusiber gradus productio vel destructio fir integra Verum quicun- Refut. eneratio, caque inftancanca. de diligenter confideraverir hanc Sententiam Zibarella, is facile percipiet eam admodum abfurdam effe,& rationi contrariam; quæram enim reo qui sententiam Zabarellæ defendit, Cum raire fit aqua, utrum forma aqua producatur per radus an vero sosa fimul introducatur. Refb.ille, emproduci per gradus, ita tamen ut cujusliber gradus productio sir novæ speciei generatios Tim pergam ego, & quæram, Cum aliqui gradus some aque in materiam aque introducti fint , si undum exfiftit aqua, 'ed aliqua fecies corporis nateralu ab aqua diverfa, quæram, inquam, utrum illud corpus fit fimplex an mistum. Mistem este non potelt conftant ex materia fubftantiali & aliquot gradibus formæ aquæ, idque quia in productione Elementi nulla fit mistio: at neque est a'iquod corpus simpler, idque quia non est Terra, non est' Act, non Ignis, ur patet , at neque adhuc est' Aqua, extententia Zabarellæsquid ergo eft aliud' quam mera Chimæra & merum figmentum? Pizterea, si forma cujusque Elementi variis confer gradibus à seinvicem specie vel estentialitez diversa, forma Elementi non erit simplex, sed composita ex pluribus entibus specie diversis : imo composica erit ex plutibus formis specie diversis, Quidquid enim constituit novam speciem corporis naturalis, illud est nova species formæ; Sed quiliber gradus illius formæ conftituit suo adventu novam speciem corporis naturait; Ergo quilibet gradus illius formæ est forma quedam specie diffincta à reliquis.

COME

it for

ccup.

la fen

dicum

14 18

cratio. fiat,

m for

s Phi

in in falls

orms

& de.

ergo

ftan-

gta

gra

dum

guz iff-

nan

una ana

an lia

m,

ui

it

23

n

Rejectis jam duabus primis fententiis, con-Sideran --M .s .

\$ 55.

Scoti &

siderandæ jam veniunt tertia, quæ est Scoti, k quarta, quæ Thomæ est : quas sententias si inter se conseramus, probabilior videtur Thomæ, idque quia opposita sententia quæ est Scoti è me, dio tollere viderur Temperamentum corporis misti; quid enim est aliud temperamentum quam, primarum qualitatum jam srastarum mediocitas & temperies? Dicimus ergo; cum S. Thoma,

Vera fen-

primarum qualitatum jam fractarum mediocii tas & temperies? Dicimus ergo, cum S. Thoma, cum clarissimis Philosophis e Societate Jesu, in generatione Missi formas elementorum penitus eleri, qualitates vero manere ita fractas ut habean tur pro una qualitates que Temperies vel Temperamentum dicieur.

24.

Contra hanc sententiam varia, &, ut id quod res est dicam, admodum dissicilia argumenta, adserti possunt, quæ tamen non sunt tanti ponderis quanti sunt argum. quæ contra prædistat sententias adserti possunt. Primo ergo objici potest sic, Ubicunque reperitur propria alicujus subjecti affectio, necesse est cjustem subjecti formamà qua illa affectio profluit ibi esse: Sed

Resp.

qualitates, ut ipsi Thomistæ satemur: Ergo in quolibet misto non tantum sunt elementorum vires & qualitates, verum etiam ipsæ eorum formæ vel integræ vel stastæ. Resp. Conimb. Obicunque propria & reciproca alicujus subjecti assectio reperitut sub ea persectione qua in subjecto suo exsistit, ibidem necessario inveniti ipsius subjecti formam: elementorum vero assectiones non ita inesse mistis, idque quia in his sunt fractæ & ad temperiem redactæ. Secundo, Si elementorum formæ in generacione mistis.

Dhjeff.1.

Si elementorum formæ in generatione mistisimpliciter pereant, iisque una tantum substantialis formarei mistæsuccedat, sequetur corporis misti formam tam simplicem esse quam est forma alicujus elementi, atque adeo nullum

corpus.

orpi em i

Reft.

neni

dex

olo

quat ræ (i

fenti

effe

quia

rat

tio

1200

fus

om

nar

101

DRE

QU

mi

m

9

3 6

Difput, II. De Formis Element, in Afifis. 175 opus effe miftum quoad effentiam fuam actuaem, fed santum ratione originis fum. Verum leb. Corpora non ideo dici miera quod coruta Refe fomz fint magis compositæ quam formæ eleentorum,omnes enim forma eft fubftantia fimlex; led guod corum forme in maceria quam oformant exigant vel requirant permissionem postpor primarum qualitatum, tanquam natuglow congruentem & confentancam quoad effentiam fuam: ergo mixea dici poflunt non tam effe simplicia quam funt corpora elementaria, quis conflant ex ea forma quæ in materia requise commissionem quatuor qualitatum, Tez- Oijest. 1.5. no Si nullum elementum efe actu in mifro, fed mum ingreditur mistum ratione qualitatum furum, fallum erit quod dicunt Philof., in . omei milto elle unum elementum prædominons; quod enim-non eft, id prædominari non potell. Refe unum aliquod elementum in milto E.A. predominari non quoad fubftantiam fuam, fed quoad virturem vel qualitatem quam reliquit in materiamili; quæ quidem virtus aut qualitas fortior eft vel superior virturibus reliquorum elementorum : fimilitet ficut reliquit illad elementum quod prædominans dicieur, vireutem aliquamalterativam in materia efficaciffimam; ita enam reliquit vireurem motivam, gravitatem au levirarem, reliquorum elementorum virturibus morivis fortiorem.

, 8

nter

, id.

me.

mi-

neur.

Octi-

oma,

u, in.

bean.

ope-

pon

cuts'

ctas.

Dilci-

Jius.

ccti

Sed

mz.

10

m

ım

b.

ai

b.

iti

.

15

li-

.

Denique, difficile admodum est illud argum: Objeti, quod afferri solet à resolutione misti in elementa, commino dicendum videtur mistum constare ex elementis. Ad hoc argum, dum respondet Suatez varias affertiones ponit. Primo enim, dicit missum non semper resoluti in omnia elementa, se sed aliquando resoluti in unum tantum elementa.

(Hang)),

eums ut in Terram feilicet. Secundorafferit mis tos plerumque putare corpus aliquod refolvia elementa, cum tamen non resolvatur in ea, fel in corpora fimpliciora, verbi caula cum comba ritur lignum viride resolvitur in fumum & ignem, in aqueum humorem & cineres; verun hæc non sunt elementa, sed porius mista imper fecta, quia nec fumus eft aer proprie, nec cins eft terra. Tertio afferit, quamvis millumali. quod refolveretur in puta elementa, non tames posse colligi illa elementa fuisse actu in mistofe cundum fubitantiam fuam, fed tantum fecundum qualitates fuas ; quæ qualitates disponunt materiam, camque idoneam reddunt, imo præparan cum diffolvi incipit temperies; præparant, in quam, ad recipiendas formas elementares.

# DISPUTATIO III. Qua est de Generatione Compositi sub-

IN duabus præcedentibus Disputationibus egimus de Formarum substantialium origine es multisudine; hac tertia Disputatione agemus de introductione sorma substantialis, id est, de actione qua sorma unitur materiæ, quaque generatus Compositum. Primo ergo agemus de generations substantiali generaliter accepta; deinde in specie de generatione viventium; denique proponemus de dissolvemus varias quæstiones quæ moven solent de generatione substantiali.

Quod ad primum attinet, tenendum est Gentarationem in doctrina Atist. trifariam sumi, scille cet suse, stricte, & medio modo. Fuse seu late sumitur pro productione cujus is entis, sive Substantia sucrit sive Accidens; atque adeo compleditur generationem cam substantialem quam

37.
De Generatione
fubflannials in
genere
DiftinRie.

36

acci

cilic

ique comp abû

ece

Gene

icui qua tenia

in D

ratio

loci

COT

o

6

Su

11

Dife. III. De Generatione Comp . Subft. 177 reidentalem. Stricte vero accipitur pro folaerefolent Philos. cres effe facultares Viventis, ilicetaliticem, auftricem,& generatricem. Deique, medio modo accipitur Generatio proue omplectitur omnem & folam productionem bsfantialem. Omissis ergo prima & secunda cceptionibus hujus vocit, loquemur cantum do Gueratione tertio modo considerata : ubi notanfum eft nos accipere Generationem non pro quaicunque productione substantiarium, sed pro ca qua fubitancia producitur ex præexfiftente maeia, Conimb. in explicatione librorum de Oriu, in medium afferunt quatuor definitiones Genemionis hoc modo accepta ex quatuor diversis locis Ariftot, collectas. Primo enim Ariftot. 1. Phys. cap. 1 . dicit Generationem effe viam ad na- Quatron mam, quia per Generationem producitur natura Defini. orporunaturalis que posita est in unione materiæ tiones Ge-& forme. Secundo, & Phyf. cap. 7. dicit Generatis-neratio. nemeffe mutationem d non ente ad ens,id eft,à nonfabRantia ad fubftantiam; ftricte enim ibi fumit nomen entis. Tertio, cap 4 lib.t. de Oren, dicie Generationem effe mutationem totius nullo manente subjetto sensibili : ubi intelligit Generationem son elle mutationem omnium partium aut canum productionem, sed elle mutationem talem per quam producitur novum totum phyticum. Dicit autem nullum subjectum fenfibile manere, quia subjectum Generationis substantialis, id est, lubicetum in quo fit mutatio ab una forma subfantiali ad aliam , eft ipfa materia prima , quæ cum fit omnino fimplex fubitantia, id eft, expers compositionis physica, non est per le septibilis, idque quia fola corpora vel composita physica fentibus percipiuntur. Denique 1.1,c.5. de Orin a dicis Ariftot, Generationem substantialem effe mur sationem.

I. .

, fed

mbu.

m &

crum

mper

c cinis

m alj.

tames

Sto fe

ndum

mate-

anana

, 10.

Qi-

C's de

one 1UI

ane

10

13

21

verbi caula, materia seminis, cum generatur homo, mutatur ab homine potestate ab hominem actu; prius enim erat potestate homo, postea vero per adventum animæ racionalis sit actu homo.

A&.'
Defin.
Consmb.

Conimb. docent omnes superiores definitios nes posse in unam definitionem perfectam & perfoicuam colligi, hoc modo; Generatio eft mutatio que fit in materia à privatione forme substantialis ad ipfam formam substantialem : verbi caula, generatio hominis est mutatio que fit in materia seminis à privatione forma humana ad ipsam formam humanam; nam ante adventum formæ materia erat privata ca forma privatione physica, quæ annexam habet potentiam, camqi propinguam, ad eam formam; accedente vero forma, materia illam privationem exuit & deponie. In hac definitione locum Generis habet Musatio. que fi proprie fumetur requirit fubicctum duratione antecedens iplam formam introdudam, mhil enim proprie mutari dicitur, nifi transcar à termino vel statu in quo prius erat ad alium fatum. Hine patet neque creationem , neque imaginariam illam trapfubflantiationem quam Pontifieit fingunt effe in Eu bariflia, neg; conversionem qua Deus potest toram unam ereaturam convertere, ut totum hominem in lapidem (verbicaula) proprie loquendo mutationes diei, quia non subest iis commune quod subje-Etum manens sub utroque termino : arque adeo per parriculam mutatio excludiorus à definitione Generationis omnes illas productiones fubffantiales que non funt mutationes materiæ, per particulam veto à privatione forme substantialis ad ipfam formam, excludimus productiones accidentium, & mutationes accidentales.

Quod

til

Difp. III. De Generatione Comp , fubft,

Quod ad fecundum attinet, Generatio vivennum tribus etiam modis accipitur, fc.late, firicte, Difindie. & medio modo : Late, pro productione viventis & eneratiàquocunque; modo fiat cum aliqua mutatione onis vimueriz przexfiltentis ; hic enim non loquimur de creatione, & transubstantiatione viventium. Suide vero accipitur pro productione viventis non à quocunque, fed ab alio vivente, neque ab alia vivenie quacunque, fed ab co quod per cogoitionem operatue; arque adeo generatio fic accepta tantum competit agentibus rationalibus. Denique, medio quodam modo accipitut pro productione viventis ab alio vivente, fervatis certu conditionibus, five illud vivens operetur per

intellectum five non-

adu:

ur bo.

minem

Doffea

tu bo.

Anitio:

am &

eft mu.

b ftan-

caufa.

mate-

ad ip-

ntum . tione

amq;

vero

cpo-Mu.

tum

du-

nifi

ad

ne-

1111 9;

c.

1-

20

Conimbricenfes afferunt in medium in explicatione lib. t. de Oren, definitionem Generationis cxDito Thoma depromptam, Generationis, inquem, viventium non primo nee secundo, sed tenio modo accepta. Definitio hacelt, Genera uo est processia viventis à principio vita conjuncto onis de fecundum rationem fimilitudinis faltem fecia infi- qua ina me. Sensus definitionis eft; Generatio viventis agitur. eft proce flio viventis ab co vitæ principio in quo Explicaprius iplum vivens erat, faltem fecundum materum luam, & cum quo iplum vivens, fcil. geni. tum, convenir specie infima. Per particulam à principio vite, intelligamus illud quod per naturamfuam ordinatum eft ad producendum fubflantiam viventem, non vero ullam aliam; unde excludimus, productionem viventium à caufis universalibus, ut à Sole, qua natura sua non magis ordinara funt ad producendas substancias animatas quam inanimatas. Ut autem pateat quid intelligatur per particulam conjuncto, fcicodum eft Vivens, cujus generatio hie definitur, debere effe initio productionis conjunctum produ-

80. ventium.

90.

Definit. Generation producenti, ita ut ei quodamodo internum fit, in coque maneat faltem quoad materiam : hoc modo Leo genitus fuit in leone generante, ratione seminis quod leo generans intra le efformavit & seminali virtute imbuit. Per particulam fecie infima, requiritur ut vivens ab co producatur cum quo convenit in natura specifica? unde quamvis capilli & ungues animari effent, ut quidam volunt , quamvis item producantur ab alio vivente in quo ante productione erant ratione materiæ ( generantur enim ab iis quorum funt capilli & ungues ) non tamen dicentur generari proprie dicta generatione viventium, idque quia funt natura diverfæ ab co à que generantur.

971 Object 1.

Contra hanc definitionem Thomæ in Scholis jam receptam varia moveri solent dubia. Primo enim objicitut, efformationem Evæ ex cofta Adami, quam nemo vocaverit generationem, effeproceffionem unius viventis ab alio vivente in quo prius erat ratione materiæ, & cum quo convenie specie. Ref. in hac definitione intelligi processionem viventis à principio vitæ activo; Adamus autem in productione Evæ fuit tantum Objed. 2. paffivum principium. Secundo objicitur, aves illas quæ incubetu fuo ex a'ienis ovis pul'os educunt effé parentes illorum fœtuum, & tamen

M.Sp.

Refp.

pulli geniti nunquam in iis fuerunt ne quidem quoad materiam, ergo viciofa eft hæc definitio. Refp. veros parentes pullorum genitorum non effe aves incubantes, fed tum avem fæminam quæ ova illa in utero concepit & peperit, tum etiam marem qui seminalem virtutem ovis impressit, esse veros illorum pullorum parentes : quod parer & quia aves genitæ similitudine refezunt aves à quibus prodierunt ova, non vero aves incubantes, ut patet exemplo gallinæ ova

DAYO:

Difp.11

payont

exqui

pullor

bent.

dispor

foven

paren

bante

cipal

prin

form

vim

101

de

Difp.III. De Generatione Compositi subft. payonum aperientis incubatu fuo ; & quia aves exquibus prodierunt ova, non vero incubantes, pullorum corporibus formandis materiam præbeat, Sed dicer quis, aves incubantes materiam Inflant. disponunt, & formam inducunt tepefaciendo & fovendo ova; ergo aves incubantes funt veri Refra parentes pullorum. Resp. Conimb. aves incubantes aliquo modo disponere materiam ad pullorum formam introducendam, non tamen principaliter disponere materiam : principaliter enim disponere marcriam el seminalem virtutem imprimere per quam materia poffit præparari ad formam recipiendam; fed aves incubantes hanc vim non imprimunt, cam enim tantum conferyant & adjuvant calore fuo.

30c te,

fe : Per

20 U12

nan

-01

onë

iis

en

ne

16

is

0

2-

Terrio, cum Vivens ab alio vivente generatur, non femper fervatur eadem fpecies, ut patet ex Objed. 32 generatione muli ex equo & alina, item leopardiex lezna & pardo ; ergo male additur ultima Rofp. conditio. Refp. hic definiri generationem ordiamiam, quæque fit fecundum naturam, non veto cam que nature contrariaeft. Alii respondent illam generationem, fi respiciamus institutum generantis, tendere invivens ejuldem ipeciei, ejus enim institutum eft producere rem ejuldem naturæ; quod vero non producat, id fir præter ejus intentionem propter impedimentum naturale. Idem etiam dicendum eft de iis animalibus, quæ licer congrediantur cum aliis animalibus ejusdem speciei, producunt tamen animalia in seipsis specie diversa: quod quidem accidere aiunt in quibusdam avium speciebus, nem ex aquilinis pullis halietus à parentibus specie differt; halietus item non generat halietos, fed aves illas quas phenas vocant, & phenæ milyos.

Denique objicitur, ex congressu Dæmonis cum

greffu Damonis eum muliere.

Objett 4. cum muliereposte fieri veram generationem ho-De con. minis, unde sequitur generationem viventis non elle productionem rei quæ eft ejuldem natura cum producente. Ad hanc quæltionem de congreffu Damonis cum mulicribus tribus conclufionibus respondemus. Prima fit hac, Damo. nes sua virtute non possunt humanam sobolem generare, quia semen non habent. Probabile est Dæmones posse corpore humano extrinfecus affumpto, vel affumpto quovisalio corpore ad humanam effigiem conformato, congreffa feminarum virtute feminis virilis aliunde arrepti humanam sobolem procreare. hoe probabile elle, quia admodum probabilis est opposia sententia Medicorum assertium femen virile non posse ita transferri, ut virtuse jus confervetur extra vafa feminaria, quia vittus seminalis exsistit in partibus tenuioribus seminis, i.e. in spiritibus qui huc & illuc transferti non poffunt quin evanescant. Contra vero Divus Thomas ait facile effe Dæmonibus, qui magna cum celeritate de loco in locum moventur, poste, adhibitis externis fomentis, calorem & spiritus in semine assumpto ad breve tempus conservate. Tertia conclusio sit, Homines natiex concubitu Dæmonis cum mulieribus pro vero parente non habent Dæmonem, sed illos homines à quibus illud semen haustum est; illi enim homines à quibus semen haustum est virtutem feminalem femini impresserunt; licet ergo hac Definitio illi non conveniat quatenus est productio viventis à Damone, convenit tamen ci qua

94. 3 Schutio variarum tenus est productio viventis ab alio vivente à quo haustum eft. Quaftie

21427. Quod ad Tertium attinet, quæritur primo Quaft 1. Quomodo fi accipiendum illud Effatum Arifos.Ge-Resp. neratio unius est corruptio alterius. Resp illam Pro-

poli-

poficio

prio, n

elleco

effe it

unius

UTTO

akeri

am (

ruptie

in mi

pet 1

Succi

mare

te, 11

inth

quit

rei

mo

Ref

HIN

ma

fal

ul

(c)

q

C

f

Difp.III. De Generas. Composisi fubft. politionem Ariftot. non effe veram in fenfu proprio, non enim verum est generationem aliquam elecorruptionem, aut contra; fed accipiendam elle in fensu improprio, scil, quia generationem unius semper comitatur corruptio alterius, & corruptionem unius femper comitatur generatio akerius : ratio eft, quia materia prima per nullam corruptionem destruerur (omnis enim corruptio est mutatio subfrantialis, arque adeo est io materia aliqua tanquam in subjecto ) fed femper manet tanquam subjectum tormarum fibi succedentium, abcunte ergo una forma, quia mareria non poteft fine forma exuftere, abeunte, inquam, per corruptionem, succedit alia quæ introducitur per generationem. Sed objiciet objett. quis, mottem vel corruptionem hominis nullius tei elle generationem, idque quia flatim post monem non introducitur nova aliqua forma. Refe, Zabarella, eo ipfo tempore quo homo monur generari novum millum, non quod ulla novaformain materiam inducatur, fed quod forma miltionis quæ prius in homine stabar à parte materia, ut aiunt, jam incipiat fungi munere forme, idque quia nulla datur amplias forma uherior aut perfectior in ea materia. Verum hae Inf. leatentia Zabarella defendi non poteft, idque quia Generatio vel eft posiz in ca actione qua educitur ferma ex potentia materia, aut in illa actione qua unitur forma cum materia, (hæcenim actio eft ratione faltem diversa à priore ; ) fed cum moritur homo neque verum eft dicere formam aliquam de novo educi ex potentia materia, neque formam aliquam de novo uniri cum materia, & per confequens nulla eft ibi generatio tei nova, Deinde, Mistum non generatur nifi per concuesum elementorum, at moriente homine elementa non de novo concurrunt ; ergo.

107

112

onlu.

10. em

da,

no

lio

n-

de

),

18

Refe ve- go. Rejecta ergo hac responsione, dicimus interitum hominis habere generationem fe concomitantem, non quod ftatim poft interitum perfici. atur generatio, fed quod inchoetur; ftatime. nim post mortem hominis corpus incipit puttefcere, & perconfequens in elementa aut alia corpora refolyi, arque adeo post morrem hominis inchoatur generatio elementorum.

95. Quaft. RUP.

Secundo quieritur, An ulla forma sub fantialis que fuit in corrupto maneat ingenito. In cuius controversiæ determinatione opus eft diftindione : vel enim loquimur de corruptione feu tesolutione corporum inanimatorum, in quibus non sunt plures formæ, vel loquimur de comptione animatorum, in quibus funt plures formære distinctæ. Si ergo loquamur de corpotibus primi genetis, procul dubio hoc polito quod in corum materia non fint plures formæ, illa for ma quæ fuit in re corrupta non manet post ejus corruptionem; una enim tantum forma in materia exliftebat, & hæc per illius compoliti interitum sublata est: Si vero loquamur de corponbus secundi generis. hoc posito quod in iis sint plures formæ re diffinctæ, certum eft interitum illorum corporum non necessario tollere omnes formas quæ erant in ea materia, fed præcipuam tantum; sic enim per interitum animalis tollitur anima, fed remance forma mistionis. Illi ergo qui hoc negabunt, negabunt etiam in vivente dari ullam formam re distinctam ab anima; quam opinionem nos supra refutavimus, atque adeo hie non est opus longiore Disputatione, Tantam hic notamus flatum hujus Quzstionis male proponi illis verbis quibus communiter utuntur Philosophi, quærentes An aliqua forma que fuit in corrupto maneat in genito ; forma enim miltionis quæ remanet polt mortem hominis non.

non po

ibi de

elemen

corrup

Qual

corrupt

Tel

tionem

etjam

sit it

diffic

corpo

form

una f

ns ar

man

man

CIO

quià

cida

VIVE

clt

cica

cic

im

ritt

qu

ill

ne

n

n

C

¢

Disp.III. De Generat. Compositis subst. 285
non potest dici manere in genito (nibil enim
ibi de novo gignitur ante resolutionem in
elementa) sed tantum potest dici manere post
corruptionem: melius ergo sie proponitue
Quastio, An ulla forma substantialis quae suicin
corrupto maneat post ejus corruptionem.

nte-

mı.

ici.

ne.

tre-

01-

inis

alis

US

li-

ic.

US

1.

.

.

ď

Tertio quæritur, An poft interitum vel refolutienem alicujus corporus sicut superest materia, ita tijam superfit aliquod accident in materia quod prius fuit inea. In qua Quæstione etiam utendum est diffinctione: vel enim loquimur de resolutione corporisanimati, in quo probavimus ese plures formas; vel de resolutione inanimati, in quo est una sola forma. Si loquamur de interitu corpomanimati, quemadmodum post ejus interitum maner forma mistionis in materia, multo magis manere poterunt accidentia quæ inerant beneficio illius forma: id etiam fenfus demonstrat, quia figura & quantitas corporis mancant in cidavere, cadem etiam cicatrix quæ fuit in vultu viventis manet in ejus cadavere:ridiculum autem ell quod dicunt Thomista esse aliam numero cicatricem quæ in cadavere exfifter; fienim fit alia dicatrix, quæro ego à quo agente, & quorsum impressa sir illa cicatrix.

Si vero loquamur de corporis inanimati inteniu, etsi non adeo manifestum sit accidens aliquod quod suit in corrupto remanere in genito,
illud tamen valde probabile est, quia quantitas
necessario comitatur materiam, adeo ut eadem
numero, quantitas semper perseveret in eadem
materia, etsi non sub eadem extensione. Deinde,
cum ignis agit in aerem ut gignat alium ignem
ex aere, imprimitaeri calorem longe extensiotem calore aeris; hic calor adventitius pellit ex
materia aeris formam aeris, & introducit sormam ignis: quaro ergo utrum post introductam
for-

206. Quafts.

effi fi

fate,

hend

dubii

reliq

inte

Form

reliq

quo

duca Fint enin dum

fecti fine

nen moti

finis

an 1

tio

tas,

vća

effe

riff

cer

gni

con

901

tu

20

te

du

Y¢

di

K

formam ignis, preferveret ille calor qui prius fuit in materia aeris,an veto percat : fi perfeverat, fe quitur aliquod accidens quod fuit in corrupto inanimato remanere in genito; fi pereat, cente non est facile videre à quonam agente destruatur ille calor; adveniens enim forma ignis calorem illum præevlistentem potius fovebit & augebit; neque enim putandum est accidens migrare de Subjecto in subjectum, idque quia semper manet in codem subjecto proximo, scil, in Materia

#### SECTIO XI.

De Causa Finali & Exemplari.

I. Fartes! Eti:nis dua funt. Pars I. SECT. Primum. dubium, An finis. fit canfa. Resp.

DUz erunt partes hujus Sectionis, ut iple tinlus docet; quarum priori agemus de quant hujus Se- specie Causa, scil de Cansa Finali; posterioriagemus de Canfa Exemplari, quam nonnulli volust quintam speciem Causæ. Quod ad primum attinet, dubitatut de Fine, an fit Canfa. Ratio elle Quia quod non est, realiter causare non potest. At Finis cujus gratia res fit, fæpiffima non exfi-Rit cum agens ejus gratia operatur : Ergo ille Finis realiter causare non potest. Resp. illud qued non exlistit non posse causare, & movere perveram motionem physicam, posse tamen movere illa motione metaphysica, qua allicit & invitat causam efficientem ad agendum: atq; hac motio metaphorica competit Fini non secundum ejus elle reale, quia plerumque Finis cum movet Efficientem non habet reale aliquod effe exfiftentia; sed competit ei secundum ejus esse objectivum, i.e. secundum illud este quod habet cum objicitut appetitui. Deinde, Finis cum moyer Efficientem cili

uit

fe.

pro

ne

tur

em

iti de

12-

tia

1-

16

eff fortalle non fit ens actu, eft tamen ens poteflate, idq; quia vel revera est possibile, vel apprehenditur ab agente tanquam possibile. Secundo Secundubitatur, quotfum Finis postponatur omnibus dum, (ur reliquis caulis, cum caulalitas Finis exerceatur Finis aliantequam Efficiens agat, vel Materia recipiat Formam. Refp. Aristotelem postposuiste Finem postpona. reliquis caulis, non quod finis fit ultima caula, led Refp. quod efficiens prius disponat materiam & intro. ducat formam quam affequatur finem. Tertio, Tertinm Finis non viderur caula effecti sed efficientis, non dubium. enim agit in effectum, sed efficientem ad operandum, Refp. Finem elle causam & efficientis & ef- Refp. fecti; idque quia ficut efficiens operatur propier finem,& a fine excitatur, ira effectum propter finem producitur. Quarto dubitatur, cum Finis in motione illa metaphorica excitat efficientem, utrum Gartum finis moveat voluntatem hominis quaterns eft bonus, dubum. an vero quatenus cognoscitur effe bonne; 1 uttuni ratio objectiva finis moventis appetitum fit bonitas,an cognitio: vel, ut alii loquuntur, utrum moreat finis secundum effereale, an vero secundum efecognitum, quod appellarur effe intentionale. Vetillima fententia est Pererii, Ruvii, & aliorum dicentium Finem movere appetitum quia eft bonus, cognitionem vero feu apprebenftonem finis tantum effe Refp. conditionem necessariam fine qua finis movere non poreff: ratio eft, quia voluntas invitatur & attrahitur non ad diligendam cognitionem finis feu ejus apprehensionem, led ad diligendam ejus bonitatem, Deinde finis Medici non est sanitas secundum effeintentionale, fed fecundum effe reale, feu verum ejus effe quod habet in retum natura.

Siquis ergo quærat, quomodo verum fit quod dictum eft prius, motionem competere fini fecun- Object, dum ejus effe objectivum, non secundum ejus effe scale; Refp. illud dictum fuifle de conditione fub Refp.

os caufis

intenti

actu de

expesi

pleniu

71 E 993 993

effe m

De

finem

(ui du

Quom

phoric

nulli

(15-EC

in pr

non a

am,

Fine

Fine

non

pote

quo

cun

& a

arc

gu

tol

no

int

fit

20

di

fo

P

qua finis movet appetitum, non vero de tatione formali quæ allicit & invitat efficientem. Santas enim non movet Medicum ad curandum, nisi quatenus apprehenditur à medico: interim ratio alliciens medicum ad operandum non est cognitio aut apprehensio sanitatis, sed ejus bonitas.

9. Duintum dubium. De Cau-fatitate Fints.

Refut.

Quinto quæritur, utrum Caufalitas Finis pofita fit in ea motione metaphorica , quia finis allicit Eff. cientem, an vero non : afferunt enim nonnulli Finem quatenus movet efficientem per præfentiam ejus objectivam, oftendendo illi fuam boniatem, & quasi invitando ad agendum, habere telationem finis fibi actu convenientem. Sed hac opinio non placet, primo, quia benum aliquod quatenus allicit apperirum nihil potuit destinarum ad ficem, fed viam parat ut aliud diffinetur; cum autem finis & destinatum ad finem fint Relata, non eritaliquis finis priulquam ent aliquid destinatum ad finem. Secundo, esteachu finem, est este actu illud cujus gratia agens operatur, at nihil actu eft tale nifi quod actu appetitur ab agente; cum ergo agens actu non operetut dum finis eum allicit, finis non crit actu caula, id eft, non habebit actu relationem caula, sed potentia proxima.

Opin. Ruvii.

Rofut.

Confutata ergo superic ri sententia, dicit Ruvius Cansalitatem finis positam esse in actione voluntatis, quatenus est à voluntate elicita propier
finem, seu in actione ea voluntatis qua respicit
finem aut aliquid aliud propier finem. Verum
hac sententia etiam non placet, quia relatio finis debet sundari in aliquo quod competit ipsi
sini vel inhassive vel denominative: At intensio
voluntatis neque exsistit in fine, neque finem denominat. Potius ergo dicendum est Causalitatem finis inchoari in motione illa metaphorica & in
intensione

Vera sen-

ne

ni

m,

cft

145

fee

Fi.

m 12.

e.

PC d

1.

intentione voluntatis, impleri tamen & perfici in atu deserminandi, a quo finis primo dicisur per fe expeti ab agente expetente alia in ejur gratiam. Vel plenius dicimus Caufalitatem finus non effe motionem metaphoricam naque appetitum voluntatis, fed effe n'expesi & appesi à voluntate primo & per fe.

Denique de Fine quæitur, cum dictum eft finem movere injiciendo amorem & desiderium Sextual luidum cognoscitur ab agente,quæritur,inquam, dubinad Quomodo finis moveat res inanimatas motione metapherica, cum illa non cognoscant finem. Resp. non- Mesp. r. nulli, Finem erfi non habeat else cognitum in ipfistebus inanimatis, habere tamen else cognitum inprimo agente à quo diriguntur. Et fi dicas eas non agere propter finem fed porius primam caufam, feil. Deum ; Refp. eas etiam agere proptet 2. 1. 2 Finem, ut à prima causa ordinantur. Alii dicunt Finem etiam movere res inanimates quamvis non perefse cognitum; dedit enim Deus illis potentiam apperendi suum locum naturalem quotiescunque fuerint extra locum, atque adeo cum moventur, à Fine excitantur metaphorice & alliciuntur. Verum hoc est mirabile Naturæ arcanum, neque valet humana ratio percipere quomodo illud fiat.

In posteriori parte hujus Sectionis statuimus tollere dubitationem de Caufa exemplari, quam Pars I L' nonnulli volunt constituere quintum genus SECT. Caula. De Causacigo Exemplari convenit pene de Causa inter omnes Ariftotel. interpretes, quod ea non Exemple lu species caula à reliquis distincta, sed quod sit adaliquam ex præcedentibus quatuor referenda; & nonnulli putant referendam effe ad caufam formalem , alii ad canfam efficientem. Atque bec posterior sententia magis placet, idque quia caulalitas formæ elt informare materiam , & conferre effe luo effecto illud constituendo;

Prolepfis.

Caufa vero Exemplaris non informat aliquam matetiam ad constituendam compositum, ut evidens eft. Siquis autem quærat quo pacto caufalitatis efficientis conveniat caufe exemplari, tespondendum est eam convenire hoc modo; Sicut agens naturale conflituitur in effe agentis naeuralis per formam naturalem, ita agens intelle-Etuale constituitur in effe agentis intellectualis per formam intellectualem ; quæ duplex elt, feil. habitualis, ut habitus artis, vel actualis, ut exemplar attefacti faciendi : Sicut ergo forma agentis naturalis respectu actionis naturalis ab co agente proficiscentis habet rationem caulz efficientis, forma lapidis, verbi caufa, habet rationem caulæ efficientis respectu motuum natura. lium lapidis; ita etiam forma intellectualis, fecundum quam agit agens actuale, habebit rationem causæ efficientis respectu actionis ab co agente intellectuali procedentis. Et confirmatur hæc ratio, quia forma habitualis, ars feil. fecundum quam agir agens intellectuale, ab omnibus habecur caufa efficiens actionis artificialis; cut non etiam ergo forma actualis, scil. Idea, habebit rationem caulæ efficientis; agens enim fecundum eam formam actualem agit. dum hic eft primo, Exemplar in mente artificis non efficere ut quod fed ut quo ut loquuntur; non enim exemplar eft id quod efficit, fed eft id fecundum quod efficiens causa efficit; sicut ettam forma agentis naturalis non est id quod agit, fed est id secundum quod agens agit. Norandum est secundo, sieut Forma naturalis proprie loquendo non est instrumentum agentis naturalis, ita etiam formam intellectualem, five habitualem fire actualem, proprie non effe inftrumentum agentis intellectualis : interim non dubitamus gun fint quædam Exemplaria quæ optime in-

Moto I.

m ma-

ut cvi-

o can-

ri, re.

o; Sic.

tis na-

intelle.

Aualis

x cft,

lis, ut

forma

lis ab

caulæ

t rati-

stnia.

s, fe-

ratio-

b co

cun-

abe.

n fe-

tan-

ficis

non

fe-

am

fed

cft

en-

ita

m

m

us

n -

frumenta dici poffunt, illa fcil. quæ extra mencem artificis exfiftunt & fenfibus percipiuntur; yerum talia Exemplari proprie loquendo non funt formæ intellectuales , arque adco vera eft nostra conclusio de formis intellectualibus. Si quis dicat caufam exemplarem constituere quintum genus caufæ, quia cum quærimus cur ima-20 (exempli caula ) fit fima aut curva, non respondere possumus per ullum ex quatuor causa generibus, ergo opus eft quinto ; Reft. nos fatif- 765 heere posse huic quæstioni per causam efficieniem, ideo enim imago eft curva aut fima. fc.quia producta eft ab artifice habente in mente talem ideam : ficut fi quæras cur cum gignitur leo, leo genitus habeat potius hanc formam belluz quam ullam aliam, respondere debemus per causam efficientem, quiale. genitus eft à leone constitute per talem formam,

#### SECTIO XII.

## De Necessario & Contingenti.

post divisionem entis in Causam & Effectum, fatis commode à Martinio proponitur ejusdem divisio in Necessarium & Contingens ; bæc cnim tractatio ralde cohærer cum præcedenti, idque quia res dicuntur necessariæ & contingentes præcipue ratione causarum à quibus procedu t. Dux ergo erunt partes hujus Sectionis, quarum priori proponemus varias divisiones & subdivifiones Necessarii, quo pacto simul explicabimus Necessariam & Contingens, dicendo enimquæ res proprie loquendo necessariæ fiunt , simul etiam docebimus quæ res proprie contingenter fiat. In posteriori parte hujus Sectionis proponemus duas Disputationes, quatu prioti dispu-N 2 tabi-

T .

Due par tes Secti-

1.

2.

tabimus de Libertate Arbitrii humani, ciusque na turam declarabimus: posteriori disputabimus de Præscientia & Providentia Dei Optimi Maximi, docen: es quomodo bæc consissant cum contingentia verum, & præcipue cum libertate arbitrii humani. Huic posteriori Disputationi annectemus aliam de Fato, deque Fortuna & Casu.

Utergo commodius progrediamur in lequen.

tibus Disputationibus, ante omnia intelligere

2. S. Pars SECT.

Definic.
... s Necefaris
gener.
jumpti.

Definit.

Contin.

gents.

debemus quid sit ens Necessarium, & quid Contingens ei oppositum. Generaliter ergo possumus describere ens Necessarium, dicendo illudesse Recessarium, quod non potessi non esse, sive tale situitatione natura sua, sive ratione alicujus extrinsci, aut alicujus suppositionis à nobis sacta: hic enim describimus Necessarium in sua amplitudine acceptum, prout complectitur necessarium proprie dictum & improprie dictum. Contingens huic oppositum est quod potess non esse, vel quod potessaliter se babere. Verum quia Necessarium est ambiguum & homonymum, ejus natura melius declarabitur per Divisionem quam per Definitio-

Di ifio Necesta 1 Alis.

3.

nem sliguam.

N'cessitat in sua amplitudine accepta dividi potest admodum commode in Necessitatem Propositioni. & Rei. & Propositiones quædam sunt necessaria, & Rei. Ubi notandum est necessitatem Propositionis suam originem trahere à necessitateres,
qui i enim Deus non potest non esse justus, hac
propositio, Deus est justus, non potest non esse
vera. Notandum item est omnes Divisiones quæ
attribuuntur necessitate Rei, posse etiam attribui
necessitati Propositionis, ut evidens est; si enim Ru
ipsa sit hoc vel illo modo necessaria, Propositio
erit hoc vel illo modo necessaria. Notandum demiq; est Divisiones Necessitatus quamvis possent
satis commode attribui & necessitate Propositioniu

ue na

mus de

aximin

gentia

umani,

aliam

equen-

lligere

Comin-

Tumus

Te Ne-

fit ra.

m/eci,

cnim

ne ac.

-01Q

shuic

Dose A

am.

de-

-0111

po-

Dofs. ecef.

77.

ci, ac

Te

12 ui

es

10

C-

ıt

k

& necesistati Rei , potius tamen attribuendas cisc nece sitati Rei quam Propositionis; idque quia primo incht necesiitas Rei, & deinde Propositioni.

NecesitasReiduplex eft; alia enim eft necesiitas qua competit rei per fe & feorfim confiderate a. Necelie haeft necefites que competit rei in ordine & cum 14 Re respectu adaliam rem, cum que conæret aut non duplem coherer. Priorem necessitarem appellare possumus necessitatem exfisentie & necesiitatem fimplicem, vel incomplexam; posteriorem vero appellare pollumus necessisatem cohæfionis verum, item necesfratem compositam & complexam Si enim res iplas nudas & per se consideremus, earum aliæ fune necessaria res, quia scil necessario exsistunt & non pollunt non exliftere; aliæ funt res contingentes, quia non necessario exsidunt, led possunt non exfiltete. Necefiitas ergo exfiftentie eft qua quædam tea ira exfiftunt ut non poffunt non exfiftere; eftque duplex, proprie diEta, & improprie. Necessitas Exfiftentia proprie dieta eft carum retum que natura sua incorruptibiles dicuntur; este, velabsolutayel focundum quid. Nocef itas exsistentia absoluta uni foli Deo convenit, qui folus ita exlistit ut à nullo in exfistendo dependeat, atq; adeo ut nullus po ffit ei præripere vel auferre ejus effe. Necefita exfifentie fecundum quid competit creaturas incorruptibilibus, ut cœlis, Angelis, & mentibus hominum: dico iis competere exliftentia necesiitatem fecundum quid, quia absolute loquendo poslent non effe ; dependent enim ab agente libero, quod pro arbitrio suo potest iis effe conferre vel denegare; interim fi conferantur cum aliis creaturis, earum respectu possunt dici necessario exfiftere, idq; quia ita exsistunt ur nullum ens creatum possit iis corum esse auferre: contra vero aliæ res quæ ortui & interitui obnoxiæ funt habent fuum effe ita inflabile & mutibile, ut ab. aliis

Vol Necest. las exfi-(tent: a prillie dilla. Abilition Senen. quid.

N

po

att

10

n

00

cl

10

Mecefii-2as exfiflentia improprie dista. aliis creaturis possint destrui, & sic exsistentiam amittere. Necessitas exsistentia impreprie dicia est, quæ competit iis rebus quarum esse est delebile; ejusmodi enim res esti possint non esse, cum tamen sunt, i. e. sacta hac suppositione quod jam exsistant, non possunt non exsistere, juxta illud Aristot. Quicquid est quando est necessario est; non potest enim fieri ut res non sit res cum actu est: similiter sacta suppositione quod Deus vere sciat rem aliquam esse, non potest fieri ut illa res non sit, idque quia non potest fieri ut scientia Deisit rebus scitis dissona vel dissormis.

Necessitas cohassonis, quam diximus posse ap-

Vel Necessisas cohafonis.

pellari necessitatem compositam vel complexam, competit rebus non quidem consideratis nude; sed consideratis secundum mutuum corum nexum & cohationem: fi enim fic confideremus res,alia res habent necessariam connexionem inter fe, ita ut earum una fine altera effe non poffir ; aliæ veroetsi hoctempore conjungantut & cohærcant, eorum tamen cohæsio est disfolubilis. Verbi caula, est necessaria cohasio inter Socratem & fingularem ejus naturam, neque enim potelt Socrates effe fine fua natura; eft tamen contingens cohasiointer Socratem & varia ejus accidentia, qua etli jam conjunguntur, poffunt tamen separari. Necessitas ergo cohefionis ett, qua dux vel plures res ita cohærent ut non possint non cohærere. Hie notandum eft, vitiosam effe illam divisionem Neceffiratis à Martinio allatam, qua dividit necesitatem in complexam & incomplexam, dicens necessitatem complexam effe necessitatem propositionis; & necessitatem incomplexam esse necessitatem rei. Etfi enim verum fit omnem necesitatem propositionis elle complexam necessitatem , non tamen verum eft omnem necesitatem rerum elle incomplexam, datur feil.quædam rerum neceffitas quæ poli-

Quid fis

Nota. 1.

ntiam

a cft.

chile:

im ta-

illud

i non

e sciat

s non

Dei fit

e ap-

com-

i fed

xum

alia

, 112

ve-

nt,

rbi

in-

ra-

CO-

12

ti.

cs

c.

-

t

\$

299

posits est in plurium rerum connexione inter se, aque illa necessicas tam est complexa quam necessicas proposicionis, quia non est necessicas unius solius rei sed plurium. Hic item norandum est hanc unam Divisionem necessicatis rei inter omnes alias esse ita proprium rebus ut non possic competere proposicionibus: illud ergo quod dicunt Philosoph. Omnes modos necessicatis qui in rebus cernuntur, cerni eriam in proposicione, caute excipiendum est, ita seil, ut excipiature hac una divisio quae repugnat natura propositionis.

Necesitas cohesionis dividitur à Philosophis in necesitatem Confequentis , feu necessitatem fim . pliciter dictam, & necessitatem Consequentie, leu necessitatem fecundum quid. Necessitas confequenmeft eatum terum cohætendi necessitas quæ natura fua ita determinatæ funt ad cohærendum, ut non possint non cohærere falva earum natun: hoc modo necesse est hominem esse animal, Deum efle juftum ; neque enim unquam poterit fieri, ut homo manens homo non fit animal, aut ut Deus non fit justus, ita nimisum hi termini natura fua determinati funt ad conerendum. Necefsicas confequentia est qua res ille que natura fua ad coherendum non determinatæ funt, ita cohærent ut non possint pro Ho tempore non cohærere, idque vel propter determinationem factam ab extrinseca caula, vel ratione alicujus suppositionis; sie dicere solemus eum qui irrefiftibili vi ab uno loco in alium locum pellitur necessitate quadam locum mutaffe, quia feil. etfi bic homo & loci mutatio fint res nullo modo determinatæ ad cohærendum, ita scil. ut non possint non cohærere; accedente tamen hac extrinseca vi, ita uniuntur illæ tes, ut pro illo tempore & durante illa vi non N. 4.

Neceffi ias corfee quentis

Neces itas confequentias

tete

nece tes e

quia

natt

(2)

leca

con

cari

aju

du

ear

ali

cal

ctt

Pr

po

pc

791

17

99

possint non cohærere. Prior ergo necessins poterit optime appellari necessitas Natura vel Essentia:posterior vero est Accidentalis necessitas.

Aatia Barminorum Confaquentis & Confequentia.

Si quis quærat cur prior necessitas dicatur necessitas Consequentis, posterior vero necessitas Confequentie; Refp. hac nomina à Philosophis primo attributa fuisse conclusionibus syllogis. morum : cum enim viderent Philosophi in omni bono syllogismo conclusionem posse eatenus dici necellariam quatenus necessario inferturex præmiffis; cum item viderent in quibufdam fyllogismis conclusionem non solum este catenus necessariam quatenus infertur ex pramissis, sed etiam ipfam conclusionem spectata natura suorum terminorum effe necessariam, ut diftinguesent & secernerent generalem hanc necessitatem que cernitur in conclusione omnis boni syllo. gifmi, à speciali illa necessitate que cernitur in conclusionibus quorundam syllogismorum, demonstrationem scilicet, excogitarunt hanc di-Stinctionem in Necesitatem consequentie & in utcesitatem consequentis, afferentis in omni bono syllogismo conclusionem este necessariam necesfitate confequentia, quia posiris præmistis necelfario lequitur veritas conclusionis; in demon-Arationibus vero conclusionem non tantum efle necessariam necesitate consequentia, id elt, idco quià necessario inferatur policis præmiflis, led etiant necessitate consequentis, quia scil. iplum confequens, id eft, ipfa conclusio, in se spectara, id elt, proprer cohasionem terminorum suorum, necessaria est; cum tamen contra in aliis syllogismis qui probabiles & Dialectici dicuntut conclusio vel consequens in se spectatum non fit necessarium sed contingens. Hine coeperunt alii occasionem, dum loquuntur de necessitate nerum, afferendi alias res effe necessarias necessafiras

vel itas.

atur Sitas

phis

eligo

om.

nus

rex

Tyl.

nus

fed

10uc-

cm

10.

in

le-

li-

18.

10

:1-6

1.

6

1.

1

1

une confequencie, quia feil. illæ iplæ res in fe necessariæ funt & natura fua cohærent: alias vero tes efenecefsarias necefitate conjequentia tantum s. quia feil, cum in fe necessariæ non fint, 1.c. natura fua ad cohærendum non fint determinatz, facta tamen aliqua suppositione, aut extrinfeca aliqua vi irrefistibili accedente, quasi per confequentiam quandam necessario fequitur enum cohafio & conjunctio faltem pro tune, utarunt.

Necesitatis consequentia, feu necestitas fecundum quid, commode admodum dividi poteft in Recesie eam necessitatem quæ competit rebus ratione tas confeealicujus Principii effective vel impulsive, & in quentie. cam quæ non competit rebus ratione talis principii,led tantum propter fur politionem aliquam. Priorem necessitatem brevitatis causa appellare polsumus necesiitatem motivam vel causalem; Nece sitas posteriorem vero non-motivam. motiva duplex eft, vel enim est violenta, vel nonriolenta. Necessitas violenta est quando res illa. Metras, que natura fua ad coherendum nondeterminate qua ejt funt, ratione alicujus principii violenter mo. lenia, ventis ad cohærendum determinantur; ut verbi caufa, cum homo cogitur aliquid facere quod iple facere non cupit : & ejusmodi necessitas in agentibus liberis coaelio dicitur, in agentibus vero non liberis simpliciter violentia dicieut, ut cum lapis pellitur furfum. Necesiitas non violer ta an; nera. eff cum res natura fua non determinate ad viacotare cobærendum, à Principio aliquo motivo vel impullivo non quidem violenter impellente, sed eniter & fuaviter inflectente, ita ramen determinantur, ut non poffint non cohærere faltem pro to tempore. Hoe modo fi Deus ab aternoflatuerit inflectere voluntatem hominis ad voleneum hoe vel illud objectum, & in tempore il-

lud efficeret, homo diceretur necessario illudobjectum appetivisse. non quidem necessitate consequentis, idque quia hi termini non sunt natura
sua determinati ad cohætendum, sed necessitate
consequentie motive, vel effectiva; absque violentia tamen, idque quia Voluntas non potest
cogi.

Vet Non moviva, fen Suppositians.

Necesitas illa consequentie que accidit rebus non tatione alicujus Principii motivi, sed tantum propter suppositionem aliquam factam, frequenter dici folet necesitas ex suppositione; & quia debilior est hæc necessiras quam ea quæ accidit rebus ratione alicujus Principii motivi, nonnulli philosophi appellarunt hanc solam ne. cessitatem consequentie, & illam alteram necessi. tatem revocati voluerunt ad necessitatem confequentis : Hoc modo necesse est Socratem amou-Sare facta hac suppositione quod ambulet; hoc nem modo necesse fuit Adamum peccare suppofita Præscientia Divina, quia scil. Dei Præscien-Ria non potest falli. Interim hujusmodi necessitas non accidir ratione alicujus Principii motivi vel impulfivi, neque enim Deus per Præscientiam luam effecie ut homo pecaret, ficut homo qui præscit aliquam rem futuram per fuam Pra-Scientiam non efficit ut ces futura fit, fed contra, quia res futura est ideo præscit, Cum ergo Necessarium variis modis dicatur, tenendum est non omnes hos modos Necessitatis comprehendi sub necessario proprie dicto, fed plerosque corum nihil aliud effe quam modos quofdam Contingentis; præ le ferentis Speciem Necefinain.

### DISPUTATIO I.

06.

nfeuta

tate Vi-

otest

ebus

tan-

fre-

E ac-

tivi ,

ne.

effi.

me-

cu-

hoc

po-

en-

ffi-

1111

111-

no

Z.

2,

10.

nc

10

il

1

De Libertate Arbitrii in homine.

partes hujus Disputationes erunt tres : qua- 17.pars rum prima agemus de nomine Liberi Arbitrii; fecunda proponemus Liberi Arbierii Definitionem, camque Definitionem quoad omnes ejus Difputas. partes breviter explicabimus; Terria denique fients patte specialius & exactius considerabimus defi- tres. nitionis particulas, & umul etiam discutiemus graviores controversias quæ moventur à Metaphylicis de Natura Liberi Arbitrii : tractabimus enim illas Qua Giones, Virum Libertas fis in fola-Voluntate, an vero etiam in Intellectu, &, utrum magis fit in intellectu quam in Voluntate, ut ait Dutandus; præterea, V trum V oluntas ad eliciendum actium determineturab ultimo judicio rationis ; ift eft, utrum Voluntas illud neceffario amplecatur quod ratio judicat effe melius : differemuseriam de illa controversia admodum difficilin quaquæritur utrum Voluntas : fit tantum libera d coastione, an vero etiam d necessitate; neque enim in hac controversia putandum est omnes nostros Theologos dissentire à l'ontificiis, ut patet ex Anti Bellarmino Vorstii, qui afferit Evangelicos non diffentire à Pontificiis quatenus illi aiunt Voluntatem effeliberam & anecesia tate en à coactione.

Quod ad primum attinet; tenendum eff nomen Liberi Arbierii tribus modis à Theologis Sententiariis explicari. Aliqui enim corum existi- De nomimant nomen Liberi Arbitrii fignificate coniun- ne Libe-Monem duorum actuum, Iudicii fcil. quod per- ri Arbitinet ad intellectum; & Electionis quod ad Vo trii quid lantarem; & ratione Iudicii hanc facultarem fignificate.

SECT .. 10. Partes.

753-TATIL.

dia

080

COS

tura

tato

lum

infl

fini

qui

ing

que

fire

tef

qI

tu

tī

tt

p

a. opin.

3. Opin.

dici Arbitrium, ratione electionis Liberum appel. fari: itaque volunt Liberum Arbitrium nihil aliud effe nisi Indicium cum Electione, aut quod idem eft Electionem cum Indicio. Alii vero existimant nomen Liberi Arbitrii dici proprie de actu Intel. lectus, id eft, de judicio ; arbitrarienim idem eft quod iudicare. Alii denique per Liberum Aibi. erium solius Voluntatis actum significari docent, Sola enim Voluntas vere & proprie libera eft, ut declarabitur postea : hanc sententiam dieit Bellarminus effe divi Thomæ & omnium Paerum, quod ipfe probat allatis in medium aliquot testimoniis. Idem etiam sub finem illius capitis quo agit de nomine Liberi Arbitrii, monet hace facultatem potius appellari Arbitrium quam Indicium; quoniam hoc interest inter ludices & Atbitros, quod Arbitri multo fint liberiores quam Iudices, siquidem Iudices tenentut sequi leges, & fi non judicant secundum leges ab iis appellari poteft; Arbitri vero foluti funt & liberi, & fententiam fegunt prout volunt, neque ab is datur appellatio : unde concludit liberam optionem vel electionem Voluntatis rectius dici Arbitri am quam Indicium.

12. Pari 2. Quo lad Secundum artinet, varix afferuntur si Theo ogis Definitiones Libri Arbitrii, ques non opus est in medium adserre, cum utilius sit unam bene considerare quam multas congereres non autem pudebit nos hos in loco afferre in medium Bellarmini Definitionem, idque quia ea magis est philosophica quam theologica, & revera, totus liber 1, Bellarm. de Lib. Arbit. potius est Metaphysicus quam Theologicus. Accedit quoque quod illa Definitio nihil contineat repugnans Dogmatis nostræssidei, neque in ca ponitur ulla particula ad stabiliendam corum Haresim de Libero Arbitrio: quod ex co pater, quod

quod controversia inter Pontificios & Evangelicos de Libero Arb. non est de Libero Arbitrio in natura fua confiderato, fed de Libero Arbitrio limitato ad hominem lapfum; diffentimus enim folummodo de Libero Arbitrio confiderato in primo inflanti conversionis hominis lapsi. Ita ergo definit Bellarm. Liberum Arbitrium , cap. 3. lib I. qui est de Libero Arbitrio; Liberum Arbitrium, inquit, eft libera poteftas ex his que ad finem ali- bir. Arti quem conducuns unum præ alio eligendi, aut unum Gidem respuendi vel acceptandi pro arbitrio nofro, Intelligenti natura ad magnam Dei gioriam

Bollarmin definitio Li-

attributa vel concessa.

el.

iud

cm

ant

itel.

cl

Trois

do-

bera

n di-

Pa-

quot pitis

anc

14.

Ar-

am

es,

el-

å

115

0-

ici

ur

05

it

:3

n

1

(

In hac Definitione duæ primæ illæ voces; Poteffas libera, continent totam effentiam Liberi Explicas. Arbitrii; eft enim Liberum Arbitrium potentia Definiquædam vel facultas mentis, non vero eft habi- tionis. tus vel actus mentis. Præterea Liberum Arbitrium est potentis non qualifcunque, fed indeterminara & libera, qualis est fola Voluntas, ut postea patebit. Itaque nomen illud Posestas vel Potentia est hujus facultatis Genus, particula veto libera eft Differentia generi superaddita. Qua- Quef. me quis quorfum adjiciantur oranes relique particale, fi hæ duæ complectantur totam effennam hujus facultatis. Resp. Libertatem Arbittii Ref. quis est accidens, exfistere in cetto aliquo subjello; quia item est potentia, habere respectum quendam vel aptitudinem ad fuum actum & objectum; ideo non potuit bene intelligi natura Liberi Arbitrii nisi in Demitione exprimeretur ejus subjectum, ejus item actus & objectum. Et quidem subjectum Liberi Arbitrii indicatur illis verbis , Intelligenti nature; omnes enim & solæ creaturæ rationales quæ Intelligentia præditæ funt habent Liberum voluntatis Arbitrium, feilicet Angeli & homines. Cum autem dicimus.

140 C

tas mo

eliget

Aum

fulpe

Aun

tal E

funt

rent

acti

Secs

plet

&w

ber

cu

Li

174

20

qI

II

ri

Diftinit. Vountatis a Libero Jrbitrio.

Neta.

mus Creatorem led comparamus inter le creaturas, & allerimus inter eas folas rationales bac facultate effe præditas. Objectum Liberi Arbi-Jum P trii indicatur ilis verbis, ex his que ad finem aliaverl quem conducunt , fiquidem Liberum Arbittium proprie non versatur circa finem, sed circa media; Eielienim, quæ est proprius actus Liberi Arbitrii est quali conclusio consultationis, confultatio autem omnis est de mediis ad finem, non vero de ipfo fine. Hoc ergo interest inter Volunte. tem & Liberum Arbitrium, quod eadem potentia rationalis appetendi, in sua amplitudine considerata & ad nullum certum objectum limitata, dicatur Voluntas; quatenus vero limitatur ad ea bons que non funt iple finis, sed media conducentia ad finem, dicitur Liberum arbitrium. Ubi notandum est male Bellarm. & alios quoldam tum Ethicos tum Theologos afferere, Voluntatem tantum respicere illud bonum quod ch fines , Liberum vero Arb. respicere media tantum; Voluntas enim pro adæquato objecto non har bet finem tantum, fed effe bonum five fit medium five finis. Actus Liberi Arbierii continctut illis verbis, unum pra alio eligendi. &c. Actus enim Liberi Arbitrii in duobus potissimum consistit, scilic.in selectione unius ex duobus aut pluribus bonis propositis, & in acceptatione vel rejectione unius & ejusdem boni, cum unum scilicet tantum bonum proponitur. Voluntas enim fi proponantur plura bona quorum unum ell eligendum, habet liberam porentiam vel hoc vel illud bonum eligendi; cum vero unum tantum bonum proponitur, habet liberam potentiam vel acceptandi vel rejiciendi illud bonum. zi Actum Liberi Arbitrii in duobus praci-Puc effe politum, quia datur etiam tertium in dno

udi.

161-

bac

Idi.

ali-

rium

me-

iberi

con.

non

unia.

po-

dine imi-

atur

edia.

rbi lios

re, cf

(m; 120

ic-

111

m

t,

25

)•

G

quo confiftat Libertas Arbitrii; scilicet Voluntes noftra etiam dicitut libera quatenus non folumpotest propositis duobus bonis utrumlibet eligere, & uno proposite illud vel amplecti vel averlari, verum etiam quatenus potef fuum afum eligendi cohibere & ad certum tempus suspendere, quamvis non eliciat contrarium adum : & hæctertia libertas proprie dicitur Libersu Exercisii, duæ vero præcedentes appellandæ funt Libertates Specificationis , quia funt indifferentiz quædam ad species objecti & ad species actuum. Ubi notandum est male Bellar. afferere Secundam libertatem, quæ est indisferentia ad ampleffendum vel rejiciendum unum & idem obje-Sum,afferere, inquam, eam effe appellandam libertatem exercitii, hæc enim tertia Libertas, cujus ille non meminie, longe rectius dici potest Libertas Exercisii , illa vero altera Libertas Conparieraris, quia scilicet est indifferentia quædam ad contrarias & specie diversas actiones. Denique illis verbis, ad magnam Dei gloriam, exprimitur Finis cujus gratia Arbitrii libertas creaturis rationibus tributa eft.

Quod ad tertium attinet, quoniam prima particula in Definitione Bellarmini posita est vox libera, ideo iple Bellarminus occasionem arripit disputandi de ca Libertate quæ requiritut ad hoe ut homo dicatur habere voluntatem liberam ; & majoris perspicuitatis causæ, ipse dividit Libertatem, cum Lombardo, in Libertatem Diftina A Necessitate, à Peccato, & à Miseria; quarum pri mam appellat Libertatem natura, fecundam Libertatem Gratia , & tertiam Libertatem Gloria : deinde subdividit Libertatem à Necessitate in Libertatem à Coastione, & in Libertatem ab omni Neafitate. Libertas enim à Coactione eft immunitas vel libertas à quadam specie Necessitatis, non ta-

Pars. 1.

Etiones

men

men eft Libertas ab omni Necessitate; illa mimdie er dett cuntur elle libera à Coactione que licet necessation eceßit fant, & non pollunt non fieri, fponte tamen & nultos libenter fiunt, ut cum ita volumus effe feilices ut ntet ( nullo modo infelices effe velle po ffimus, Libertas orzcij vero 2 Necessitate eft immunitas quedam ib omni specie necessitatis, faltem illius qua accidie rebus ratione alicujus principii motivi vel effectivis ea enim quæ dicuntur fieri libere hac libertate, fiunt absque omni Necessitate motiva vel effectiva, atque adeo non tantum excludi. tur necesitas coactiva, sed omnis necesitas moive Dico autem Necesitas motiva vel impulfiva. vel impulfiva, quia nihil in mundo fir neques Creatore neque à creatura absque illa Necesian Confequencia, quam supra appellavimus Necesi. tatem non motivam : Si enim Deus ab æterno præscivit se aliquid facturum in tempore, aut creaturam facturam aliquid in tempore, quia necesse eft ejus Præscientiam elle certam & rebus futuris congruam, necessario oportetillain tempore fieri, secundum illam Necessitatem nonmotivam : interim ea quæ fiunt ita necessaio, à Deo libertime fiunt; atque adeo nulla potelt ex cogitari libertas ab ejulmodi necellitate, & propterea fupra diximus Libertatem à necestitate else immunitatem ab omni specie necessitatis causalis vel impulsivæ.

15. DHAJE.

Quariturergo à Bellarmino & Metaphylicis omnibus modernis, Fonseca scilicet, Suario & aliis ex ea Societate, An ad confirmendum Libe rum Arbitrium sufficiat libertas à Condione, an vero requiratur libertas ab omni specie Necessiatis caufalis vel motive. Ipli autem hi Metaphylici ex Socierate Jesu disputant contra Evangelices in hac controversia, acsi omnes Evangelici am. plecerentur corum doctrinam qui ajunt Does

no A

Przte

propo

TOVE

mo

41147 rum

4 11

ecqu gen

B

hun nof

art

qua

100

01

Dat

Sc

Pa

0

h

2

1 dia

ario

en &

CS Up

ertas

n ab

ccidio

vel

e hao

Otiva

udi-

prive

otiva

ueà

11210

ce Bio

ino

aut

UIA

80

a in

0n-

à

cft

8

110

15

18

erdetresa Providentiæ suæ imposuisse hominibus mestitatem ad agendum; cum tamen evidens sie nultos exnostris Theologis contrarium afferere, nter quos Clariffimum Junium honoris caufa pracipue nominamus, qui in libello suo de prim Adami Peccato contrarium evidenter tuctur. Præterea Vorstius in Ansibellarmine, postquam roposuisset doctrinam Bellarmini in hac conioversia, afferit Evangelicos ultro ei affentiri, imodo adhibeatur distinctio inter Necessitation guralem & adveniitiam; nostri enim Theologi rum Bellarmino afferunt Hominem integrum nulla necesitate conftrictum fuiffe, post lapfum vere equifivife fibi calamisofam necesitatem male gendi.

Bellarminus tamen in co libro afferit Martihum Bucerum, Calvinum, & alios Theologos nostræ Religionis tenuisse Libertatem à Coactione aiseffe ad hoc ut homo dicatur liberi arbitrii, quamvis homo inevitabili necessitate teneatur noc vel illo tempore agendi aut non agendi; & contra eos qui hanc fententiam proficentur Bellarminus disputat, primo, afferendo testimonia Scripturæ in contrarium, fecundo, testimonia Patrum, terrio, argumenta petita à ratione. Omissis ergo argumencis primi & secundi ordinis, adferemus argumenta tertii generis, quia hic Metaphyficos agimus. Primum, inquit, Si ad Liberum arbitrium conftituendum fufficeret Bellar. Liberas à Coastione, sequetur & in pecoribus elle mini. Liberum Arbitrium, nam & illa, fine coactione ulla, sponte sua feruntur ad pabulum. Secundo, sequeretur eriam in pueris furiosis & iomniantibus effe ulum Liberi Arbitrii, ifti enim omnes agunt fine coactione. Terrio, sequetetur Deum per Liberum Arbitrium & ex electione genuiffe filium, quoniam non coactus genuit. Quarto, sequatur.

3.

ered

hero

acitt

abe

In

gar

mn

sece |

vid

ut

nece

a

b

sequetur Aristotelem non esse reprehendendum quod afferat Deum ex necessitate agere ; quamin mim Deus ex necessitate ageret, tamen polle dici libere agere, quia non coacte agit.

17. Sent, noftra.

Ut nostram mentem de hac controversia ptoponamus, afferimus primo, Voluntatemin fui actionibus eliciendis non teneri vel constringineal fitate absolute dieta, quam appellant necesitate 125 1 consequentis: ratio est, quia Voluntas natura lu unt non magis eft determinata ad electionem quan ad avertationem talis objecti. Secundo afferi Dei mus, Voluntasem hominis non effe liberam abom Necesistate Consequentie; idque quia Volunta hominis nihil poteft in tempore velle nili ille quod Deus ab æterno præscivit eam voltturam. Verum hac Necesiitas Consequentie non pugna cum Libertate, quia ipfe Deus ab æterno prafeivit fe ea omnia facturum quæ in tempore fa cit, atque adeo nihil potest in tempore facerenis hoc quod ab æterno præscivit, nemo tamenido dicet Deum ea absque libertate facere que it tempore facit, nisi forte sit Ethnicus. Affetimus tertio. Voluntatem bominis in sua integritate confederatiesse immunem ab omni necessitate que accidit ratione alicujus Principii motivi vel impulfivi: in telligo autem illud Principium cui voluntas hominis resistere non potest; nam si posset ei telftere, illud principium non imponit illi necessi tatem. Quarto afferimus, Voluntatem etiam hominis lapfi nulla necessitate motiva vel impulsiva teneri respettu Dei ; ille enim hominibus Liberum Arbitrium dedit, & per consequens non tollie totaliter eam facultatem ei imponendo necessitatem, aut per Decretum fuum æternum, aut pet temporariam motionem & inflexionem. Quinto afferimus, Voluntatem bominis lapfi teneri nectf. sitate motiva vel impulsiva, respectu naturalis & hæreditaria

18.

preditaria illius corruptionis qua d parentibus ad beros propagatur; illa enim corruptio nos effiacites impellit ad peccandum, quam primum

abemus ufum rectæ rationis.

endum

uamvis

poffer

lia pro-

ain suis

gi necel-

SILAIEN

ura fu

dusm

afferia

ab omni

olunta G illul

uram.

prz.

re fa

re nili

n ideo

ux in

timus

confi-

ccidis

: In-

s ho-

refi-

effi-

omi-

2 11-

rum

ollie

effi-

pet

nto

cef.

0

114

Inter pracedentes conclusiones fola tertia & nama egent probatione : nam evidens eft apud mnes, electiones voluntatis non esse necessaas necessisate confequentis; evidens item est, vounatem hominis non else immunem ab omni mesitate consequentia, fiquidem voluntas ipfius Dei non est immunis ab ejulmodi necessitate; videns denique est, quod quinto loco asseriut, naturalem corruptionem imponere nob's mesitatem percandi, eamque motivam vel imulfvam:tolum ergo supereft ut probemus Deum uque per æternum suum Decretum, neque per temeralem motionem, imposuisse nobis necessitatem sevel illo modo agendi. Et de temporali quidem motione supra probatum eft, cam else tanum commentum nonnullorum Theologorum Philosophorum, qui docent Deum prævia notione inflectere aut determinare ad hoc vel lud agendum. Quod ad Decretum attinet, in Disputatione sequenti fusius declarabitur quomodo Decretum non imponat nobis necessitatem, vel preripiat nobis libertasis usum; interim hic breviter unam aut alteram rationem afferemus ad id Primo enim, fi Deus in tempore probandum. non movet aut inflectit Voluntatem, ut supra probatum eft, necessario sequitur eum abæterno non decrevisse inflectere voluntarem ad hoc velillud agendum, & per consequens Decretum non imponit nobis necessitatem impulsivam, sed tantum eam neceßitatem confequentia, quam fupra non motivam diximus, & quam diximus in iplum Deum cadere.

Deinde valde evidens videtur ratio Suarii pe-

19.

eita ab actionibus hominum moraliter pravis; illæ enim actiones non possunt tribui Divino Decreto inferenti necessitarem absque manifela impietate: fi enim Deus ab æterno flatuit peo irge uc ezta hominum æternis cruciatibus punire, ili Theologi qui dicunt Deum per Decretum fum imposuisse hominibus necessitatem motivam pucandi, multum derogant incomprehensibili Bonitati Dei; neque enim probabile eft Deum,qui Fons est omnis misericordia, velle creaturan fuam tam horcibiliter punire, fi ipfe creaturant cefficarem peccandi imposaisset, aut per Decit eum fuum effecisset ut creatura pecarum vitate non poffet. Præterea idem Suarez aff it argumenta à communi modo sentiendi omnium hominum; omnes enim judicant cos elle pænada gnos qui male operantur cum bene operari polfine : si autem illi homines qui male operantut vel male agunt, habeant impolitam libi neceliitatem ita agendi, immerito reprehenduntut; quis enim ratione præditus cenfebit aliquem else reprehendendum propter illud quod vitate non potuit? atque hinc est quod homines injuriam sibi illatam à furioso patienter ferant, imo pro injuria non reputent, norunt enim in corum porestate non esse aliter agere.

20. Explica. tio vecis Potentia.

Secunda particula in Definitione Liberi Arbi trii occurrens est vox Potentia in cujus expositione cogemur effe paulo fusiores, idque quia varia fuerunt Theologorum & Philosophorum fententiæ de natura Liberi Arbitrii, aliis dicentious Liberum Arbitrium efle Actum quendam, alis effe Hubitum, aliis effe Potentiam, iisque qui dicunt else Petentiam inter se diffentientibus. Primo ergo Herveus, Theologus sententiarius, alferit Liberum Arb, neque confifere in Habitu neque in Petentia, sed in actibus Intellectus & Volunta.

15.

em

arb

ua.

Mi

edi

am du

un

eq tu

bei

Pravis; Atibu, inquam, præcedentibus conclusio-Divino em deliberationis. Bonaventura asserit Liberium Arbitrium effe Habitum quendam naturalem conanifella lit per ingentemex Intellectu & Voluntate. Alii demre, illi ue ponunt Liberum Arbisrium in Posensia ali-m sum ua; sed hi, ut dictum est, dissentiunt inter se. m pas di enim dicunt Liberum Arb. neque esse Inselbili 80. Aum neque Voluntatem, sed Potentiam quan-tum,qui am universalem, complectentem sub se Intelle-tatutam dum, Voluntatem, & reliquas potentias Animæ utane umintelligentis tum sentientis; hi enim putane umintelligentis tum sentientis; hi enim putante Decito seque solam Voluntatem, neque solam Intelletivitate sum, sed etiam Potentias animæ sensitivæ bativitate sum, sed etiam Potentias animæ sensitivæ bativitate sum, sed etiam Potentias animæ sensitivæ bativitate sum. Sed etiam Potentiam quandam particularem
ti polo
pecie, distinctam en ab Intellectiv en a Voluntate.
Alii cum Durando putant Liberum Arb. non esse
titam aliquam potentiam particularem, sed esse
titam sum aliquam potentiam sensitivitarem.
Ani Voluntate. Alii denique cum D. Thoma
inju. & Scoto asserunt Liberum Arbitrium esse Potentim quandam particularem, sed alteram ex duabus imo liam quandam particularem , sed alteram ex duabue ilu facultatibus anime, Voluntatem scilicet omnes cuim Thomila & Scoulta in hoc confentiunt, quod libertas fit formaliter in fola Voluntare. Verum hi eriam desentiunt inter fe nam Scotus cum Henrico Gandavo docent Voluntatem ita effeliberam, ut non pendeat nec determinetur à judisio Insellectus, fed posito quocunque judicio Intellectus de bono appetendo vel rejiciendo, Voluntatem pose judicio resistere, & illud bonum non appetere quod Intellectus judicavit effe appetendum. Hanc fententiam Scoti doctiffimi Jesuitæ Fonseca & Suarez ampleduntur, & præferunt fententiæ Thoma, quamvis raro D. Thomam deferese solcant.

tum

rbi.

110-

riz en-

DUS 1115

di-

11-1-

ne

4.

foleant: Contra vero Sanctus Thomas, Cantanus, Capreolus & alii antiqui Theologi, ner non inter modernos Bellarminus & Estius, do cent Voluntasem ita esse liberam us tamen pendea es deserminetur ab ultimo judicio Intellectus practici; per Intellectum autem practicum intellectus; qua Intellectus potest ferre judicium de bono aut malo de terminando hoc aut illud poste commode senitem hoc vel illud non poste fieri nisi male di commode. Huic Intellectus l'ractico opponiu Speculativim, qui fert judicium non de Bono au Malo, sed de Vero aut Falso.

Bell.rmini fententia de natura Liberi Arb, conclufio 1.

Conclu-

Corclu-

Bellarminus, post enumeratas tot opinions de natura Liberi Arbitrii, fuam fententiampo aliquot conclusiones proponit. Prima concluso eft, Liberum arbitrium non est Actus aliquis: & hoc probat; Liberum Arbitrium est aliquid infimm homini à natura quod nullo modo tolli potelli Ergo non eft Actus aliquis, qui modo abelli modo adeft; fic enim Homines dormientes + mitterent Liberum Arbitrium, Secunda concle Go, Liberum arbitrium non eft habitus, fed Potthtia: probatur; Quia Habitus omnis non inclina nili ad unum determinare; Liberum vero Athitrium eft indeterminatum ad oppolita, rea, de ratione Habitus est facilitas agendi; al de ratione Libertatis Arbitrii non est facilitas alfentiendi aut non affentiendi, fed indifferentiad hæc. Tertia conclusio, Liberum arbitrium non of Potentia universalis complettens & Voluntation & Intellectum alias potentias sub se tanquam speciti probatur; Nam licet cæteræ potentiæ prætt Voluntatem fint capaces actuum liberorum, ta men earum actus non funt liberi quarenus ab is procedunt, sed quatenus à voluntate imperantur; & proinde ille iple potentie non funt libere;

us, do pende

tus pro

intelli

Intelle malode

de fieri

le & in

ponire

ono au

iniona

am pa

nclufi

& hoc

oficum

otelli

abeff

tes a

oncle

osen-

clina

Aibi-

TIC.

; at

s af-

ia ad

nel

no ies:

tet

12.

iis

11;

E; cc

merentur nomen Liberi Arbitrii,quia illa fo-Caje. potentia est libera vere & proprie quæ est do-ina lui actus, quæque pro arbitrio potest suum um producere vel non producere. Præterea, fi iberum Arbitrium effet potentia univerfalis mpledens fubfe tot fpecies, to: effent libera birne quod funt potentiz, quod eft abfurdum. uoniam autem diximus in hoc argumento jarum potentiarum actiones effe liberas quateis imperantur à Voluntate, tenendum est cholafticos distinguere actiones voluntatis in licita & Imperatas: Actio Voluntatis Elecita est um ipfo Voluntas in se ipsa elicit, estque vel petitio, vel averfatio aut rejectio; Actio Volunmi Imperata eft quæ ab aliqua alia facultate feu otentia elicitur imperante Voluntate, ut verbi aufa, loco motiva facultas hominis imperante oluntate elicit actionem ambulandi, sedendi elcurrendi ; hæ autem actiones tribuuntur vountari, quia non funt voluntariæ aut liberæ uli quatenus à Voluntate

Quatta conclusio Bellarmini esc hæc, Liberum Arbitrium non est potentia quædam tertia specie difinda ab Intellectu & Voluntate:arque hanc condulionem admodum bene probat Fonfeca hoc Argumento; Ad cognitionem, inquit, rerum latisele Intellectus, ad movendas vero & applicandas cæreras potentias ad actiones liberas fufficit Voluntas; Ergo illa terria potentia est superflua & non neceffaria. Quinta conclusio eft Concluhac, Libertas non est formaliter in vatione seu In- lio 5. ulledu, fed in Voluntate. Hanc conclusionem probat Bellarminus primo testimoniis Sacræ Seripture, fecundo Teftimoniis Parrum, que hic omittemus, quia non agimus Theologos; tertio rationibus peritis ab abfurdis vel incommodis fequentibus fententia Durandi collocantis liberta-

Conelu-

23.

tem tum in Intellectu tum in Voluntate: Prime enim, inquit, sequetur hominem peccare ant confenium Voluntatis; Secundo, Hominembi peccare in qualiber prava volitione mentis, più mo scilicer cum judicae id faciendum elle quod non licet, deinde cum per voluntatem illudelie git; Tertio sequeturignorantiam plane involugtariam à peccato non excusare. Hæc autem fe qui probat, quia ad peccandum non requirint nisi libertas; libera enim transgressio Legispte catum eft : quare fi ante confenium voluntai libertas est in ratione, ante consensum voluntain ratio peccare poterit, & cum postea accedit confensus voluntatis, erit aliud peccatumn voluntare : Hæc autem admodunt absurda ele dicit cum repugnent communi fensui genen humani; cumque Sanctus Augustinus dica peccatum debere else adeo voluntarium, uti non sit voluntarium non sit peccatum. Denique probat Bellarminus fuam conclusionem ratione oftenfiva; quæ quidem ratio, quoniam meliui proponitur a Fonseca & Suario, cos imitabimur potius quam Bellarminum.

Si ergo probamus contra Durandum, Libratatem non esse in Intellectus formaliter, sed in sole Voluntate. Intellectus neque est liber à coactione, neque est liber à necessitate quoad specificationem actus, neque denique quoad exercitium actus; ergo nullo modo est liber libertate formaliter sibi inhærente; potest enim edere actiones liberas non ratione sui, sed ratione voluntatis imperantis, atque adeo ejus actiones non sunt liberæ quatenus ab ea eliciuntur, sed quatenus à voluntate imperantur. Primo ergo probat Fonseca Intellectum non esse liberum à coactiones sed posse cogi, tum tamen Voluntas nullo modo cogi posse. Verum priusquam proponit Quedionem.

ionem, moner primo se loqui de Voluntate Prime abita ratione allum elicitorum , non vero immatorum; idque quia si loquamur de actibue nem bi is, pri es alicui ligentur cum ejus Voluntas vult ut c aund noreantur, tum enim infertur violentia Volun-Hud cli ui ratione actuum imperatorum, quia fcilicet nvolunumimperage velit inferioribus potentiis, impeitem fe ando nihil efficit. Secundo monet Intellectui in quititut e spectato violentiam non posse inferri, idque mia naturale eft intellectui cum percipit verum, luntati nebere illi affensum , & cum percipit falfum , beo diffentires atque adeo quicquid intellectus udicat effe verum, fecundum naturalem propenfonem judicat effe verum, quia habet naturalem propensionem ad tribuendum assensum omni reto. His politis, cjus ratio hæc est ; Licet Intellectui in fe spectato non magis possit violentia inferri quam Voluntati, nihilominus Intelledus quatenus est potentia talis supposici multa opprehendit & judicat que funt contra illius supposici vel persona propensionem, quia scilicet illi personæ damnum afferunt dum Intellectus de iis judicat ; quomodo dicunt Theologi dæmones coactos evidentia majestatis & potentiz divine credere & contremiscere, juxta dictum Jacobi Apostoli. Contra vera Voluntas non solum nullam actionem elicit contra naturalem fuam propensionem, verum etiam nullam adionem elicere potest contra propensionem illius suppositi cujus est Voluntaris; nihil enim Voluntas vult nisi illud quod homo, cujus est Voluntas, vult. Attamen, ut diximus, porest quis ea intelligere quæ intelligere non vult ; fic enim homines peccatores coguntur vel inviti semini ci peccatorum fuorum, quæ quidem coactio non habet locum nisi in ils qui nondum funt renari,

Sis per-

untati

accedit

tum n

da else

cnem

dicat

, ut f

nique

tione

clius

mue

iber

fola.

onc.

110-

um

or.

10-

14-

nt

à

1.

ib

in

0

i

nati. Hinc concludit Fonfeca cum Bellatmine folam Voluntatem effe liberam à coactione, no vero Intellectum.

Intellectum non elle liberum à necessitate quoad specificationem actus ita probatur; la gellectus fi ei proponantur argumenta evidenii & necessaria, non potest non affentiri, fiven propenantur argumenta probabilia, necessais opinatur, id eft, cum formidine credit, & fices Eraria argumenta aque probabilia proponanter necessario dubitat : neque potest intellede affentiri aut non affentiri pro arbittio fuo utipi experientia docet; Ergo libertas non est in Intel lectu, fed in Voluntace. Hoc argumentum egt gie explicaturà Suario in doctrina de Neufan & Contingenti, ubi dicit Intellectum fua natun determinatum elle ut allentiat Vero,& diffentia Falfo; cum vero Intellectus non distincte perd pit veritatem aut falfitatem in objecto, neutrus actum, id eft, neque affenfum neque diflenfum elicere poteft, quia non poteft abique objetto operari. Dicet aliquis Intellectum efse liberun ad alsentiendum vel difsentiendum, cum obie Etum ejus non videtur perspicue esse verum at falfum, apparet tamen proptet rationes probabi les, vel propter alicujus testimonium, esse verum gum enim intellectus videtur polse alsentirive non alsentiri. Sed responder Suarez, Intellectun circa talia objecta fie propolita non ideo manete Juspenlum & indererminarum quia habet extrit. fecam vim & dominium fui actus, fed tantuma accidente, quia ejus objectum non proponitu evidenter tale quale in fe eft : cum enim omne Objectum intellectus fit vel verum vel falfum, f objectum aliquod quod est verum perspicue ap pareat Intellectui else tale, necessario illi alscaetur Intellectus; fi icem objectum quod eft fal-(112

armino.

סמכ, ממו

tur; la

videnti

o ut ip

ecesan

natura (Centiz

berun

obie-

m aut

obabie

crum iri vel

Aum.

ancie

errin-

mex

nitut

mne n, fi

ap-

sca-

fal-

(um

mappareatelle tale, necessario Intellectus di enegat afsenfum; atque adeo quandocunque mellettus eft indifferens ad afsentiendum vel ceffitte difentiendum ; id non accidit propter perfectioem Intellectus, atque adeo non accidit propter bentiem ( Liberras caim magna perfectio eft ) Gren ed proprer imperfectionem & imbecilliearem s & fices pojectum efse tale quale in fe eft ; fi enim possez manter percipere illud quod eft Verum else Verum, Ra-

celleda Hine colligitur valde evidens argumentum n Inte contra cos qui statuunt Intellectum ideo esse li-mege setum, quia cum objectum non clare ei proponiur eft indifferens ad afentiendum vel disseniendum. Si enim Intellectus humanus ideo itliber, quia cum non perspicue percipit objepend fum esserale quale in se est, indifferens est ad entrus disentiendum vel difsentiendum, seit enim libeenfum humanus erit profectior Divino, erit enim libe-Theologi, Intellectus Divinus, qui clare percipitobjecta omnia, necessario præbet alsensum vens & denegat falfis, neque potest illi ullum proponi objectum respectu cujus fie indifferens ad aftentiendum vel dissentiendum. Sed dicet nic aliquis nos male ex eo quod Intellectus non polit hon afsentin Vero, concludere intelledum non else liberum ; pari enim ratione potetit quis concludere Voluntatem nonelse liberam fiquidem Voluntas non potest appetere illud quod malum eft qua tale eft, aut rejicere id quod bonum eft qua tale eft. Respondetur, magnam else imparitatem inter intellectum & Voluntatem farione objectorum, ut bene observat Suarez: idque quia Voluntas tantum determinata of ad Bonum in communi & ad Summum Bo-

250

e ill

onfi

uti

bil

nte faili

Aun

900

funt

libe

elic

Qu

rit

Int

lut

tio

ale

-

m

S

af

8

P

num in specie, ad Particularia vero Bona de serminata non eft, poreft enim ea etiam cun clare & perspicue illa ei proponuntur ab Intel lecte vel rejicere vel appetere : at Intellede deo non foium determinatus ad verum in comme Etui ni, ut ci præbeat affenfum , & ad fumme Venn in Specie ( fumme autem vera funt Principiapi ma & maxime generalia, ut Deum effe, &c.) fel ctiam determinatus eft ad omne particulate no um ut ei præbeat affenfum, modo illud paris ulare Verum perspicue appareat ei effe Venn exempli caufa, Intellectus cum perspicue intelli git a'iquem ambulare, non poreft non praben Mensum illi propositioni, Hic homo anbula, imo non magis potest denegare alsensum ill Propolitions quam Voluntas potest averlai clicitatem. Alia etiam eft diversitas ration biectorum (ut bene observat Suarius)inter Intel caum & Voluntatem, quia formale objedun intellectus eft veritas, in eadem autem re not ofsunt fimul efse veritas & falfiras ; Voluntati utem objectum eft Bonum ; Bonum autem fet onveniens fæpiffime compatitur fecum Malun el Disconveniens respectu diversorum, idque uia illud objectum quod hoc respectu et bonum, potest illo respectu esse malum & difconveniens. Hincevidenter concludimus longe alio modo Intellectum determinatum else ad verum, quam Voluntas determinatur ad bonum; Voluntas enim determinatur tantum ad Bonum in communi & ad Summum in specie, at Intelle-Etus necessario præbet alsensum omni Vero, i modo abjectum quod eft verum perspicue proponatur vel clare ab eo percipiatur.

Denique Intellectum non effe liberum quoad exercitium actus ex coprobant Suares & Bellarminus, quod cum homo poffit vel de hac vel

cum

Intel.

leam

mmy.

Verum

pia pric.) fed

are ye.

parti-

crun

intelli æben

bulas

m illi

erlati

tione Intel

Aum

2000

tatis fen

um

que cf

lif-

ge

ad

n;

M

.

leilla re cogitare, fi interrogetur cur potius i confideratione hujus rei quam alterius occupe urs respondebit se id facere quia vult; arque deo ratio cur Intellectus aliquando exerces. dum speculandi vel judicandi, aliquando veribillo actu quiefcat, non poteft referri in ipfut. Intellectum, sed in Appetitum totius suppositi feilicet Voluntatem. Unde concludimus Intelle dum non alio modo effe liberum nifi co mode quo aliz potentia qua Voluntati parent libera. funt, Nimirum Intellectus elegit actiones quas liberæ funt non quidem quatenus ab Intellectu eliciuntur, fed quatenus à Voluntate imperantur: Quod fi quis velir plus tribuere Intellectui, potent el etiam hanc dignitatem tribuere, quod in-Intellectu fit radix illius libertatis que eft in Voluntate, sicut postea declarabimus in explicatione ultimæ conclusionis Bellarminianæ.

Sexta conclusio Bellarmini est hæc. Voluntatis electio pendes necessario ab ultimo judicio Intellectus Conclupraffici. In qua conclusione Bellarminus deter fie 6. minavit illam Quæftionem quæ agiratur inter Scotiftas & Thomiftas ; nam Sanctus Thomas afferit Voluntatem pendere & necessario determinariab ultimo judicio Intellectus practici, adeo ut poliquam Intellectus practicus post longam confultationem judicaverit simpliciter hoc effe hie à nunc faciendum, vel, ut alii loquuntur, confideratis omnibus boc effe optimum factu, Voluntas non amplius maneat indeterminara feu indifferens ad oppolita, sed necessitate quadam teneatur eligere illud quod ratio optimum factu judicavit. Contra vero Scotus afferit , polito quovis judicio intellectus quantumvis determinato & absoluto, Voluntatem adhuc elle dominam sui actus, & posse se illi judicio vel conformare vel non conformare per actione electionis.

0 1.

etione

Ha

clian

um

dunts

isfo

bou

onfo

12 P ut li

is ii

unti

iun

Aic

25 (

quo

HIT

cio

ta,

dut

diff

def

tio

gal

fol

de

du

qu

nu

la

di

Sc

16

it

1

Bellarminus ergo fententiam Thoma ample Gens oftendit Electionem voluntatis pendere muf. fario ab ultimo judicio intellectus practici. Argumentum ejus ejulmodi eft; Voluntas non potet aliquid velle fine præcedente judicio rationis; Ergo fi judicium intellectus fit indeterminatum, fi intellectus judicando hæreat vel dubitet, ipla Voluntas quoad suam actionem erit indeterminata, id eft, non determinate unum eliget &alzerum repudiabit, sed decretum suum suspender & cohibebit; fi vero judicium Inteliectus fit determinatum, id eft, fi Intellectus determinate judicaverit hoc elle optimum factu hic vel nunc, Voluntas etiam erit determinata, & determinate eliget illud quod Intellectus optimum facts judicat; eliget, inquam, ita ut non posit non eligere.

28.

Antecedens superioris argumenti Bellamlnus variis rationibus probat. Et prime quidem, quia Voluntas est appetitus rationalis, atque adeo fine præcedente rationis actu nulla potell este clectio. Secundo, Voluntatis objectument bonum apprehenfum, velid quod judicatument effe conveniens; ergo si Voluntas quod vellet fine pracedente judicio posfet velle, operatetut fine objecto, quod fieri non potelt. Tettio, Quicquid homo agie propter aliquem finem agit, atque adeo nullum medium eligit nifi quod ratio judicaverit effe conveniens vel utile ad finem affequendum. Denique, inquit, experientia idem docet; nemo enim est qui si interrogeeur cur aliquid agat, non respondeat se ideo ita agere qui judicat ita effe faciendum : imo ille qui dixit, Sit pro ratione voluntas, non exclusit judicium ab electione, sed judicavit bonum fibi esse contra rationem agere, & illud fuit ejus ultimum judicium, Bonum es mihi nunc contra

rationem

nionem agere, ut meam liberatem oftendam,

recef.

igu.

oteff

onis:

tum.

ipla

rmi-

kal.

ndet

t de-

nate

unc

nate

ctu

non

ml-

m,

ue

ca

eft.

23

41

),

1

Hanc lententiam Thomæ quam defendit ellarminus, Fonleca & Suarez ( ut fupra dium eft) rejiciunt & fententiam Scoti amplefuntur: & revera corum fententia videtur maisfolida, & conveniens cum libertate arbitrii, uod evidenter oftendunt rationes Suarii &c. Primo ergo sie argumentamur confonfecæ. n prædictam opinionem; Ea potentia diciur libera & domina fuorum actuum qua poliis iisomnibus quæ ad ejus actionem prærequiuntur potest agere vel non agere; sed juditium intellectus est quod prærequifitum anto dionem voluntatis, priufquam enim voluna eligit oportet intellectum confiderare illud quodest eligendum, id est, de co ferre judicium urum fit conveniens an non ; Ergo polito judicio intellectus tanquam conditione prarequilita, voluntas adhuc manet indifferens adagen dum vel non agendum; aut fi non maneat indifferens non erit libera, non enim ei convenict Hane argumentadefinitio potentiæ liberæ. tionem Suarius non immerito judicat irrefragabilem ; adversarii enim nunquam poterunt folide & perspicue ad hoc argumentum respons dere. Secundo ita argumentor : Is qui neque dum judicat in judicando liber eft, neque poft. quam judicavit in eligendo liber est, is, inquam, nullo modo liber est; At ex hac sententia Bellarmini, Estii & aliorum, homo neque dum judicat liber eft in judicando ( nullam enim agno scit Bellarminus libertatem formaliter exsittentem in Intellectu ) neque poltquam judicavit est indifferens ad eligendum vel non eligendum; Ergo ex sententia Bellarmini sequetur hominem nullo modo effe liberum. Denique si voluntas potelt, ut ipli adversarii fatentur, imperare intellectui,

29-

biin lum;

finem

confe olici

fatie

acqu

bire

lion ioil

1101

inte

0

dis faé

fec

no

na

tr

Pi

9

b

1

d

t

obsinendi

rellectui, & efficere ut intellectus vel exerce actum judicandi, vel ut suspendat, nullo mode versimile est Intellectum posse inferre necessimtem Voluntati. Alia etiam argumenta conta hanc sententiam colligi possunt ex Suario & Fonseca, qui proculdubio non rejecissent hanc sententiam Thoma, nisi putassent cam este ab

omniprobabilitate alienam.

Quia ergo Bellarminus & Effius dicunt en qui afferunt Volungarem non neceffario determinai ab ultimo judicio rationu, dicunt, inquam, cos do cere Voluntatem poffe aliquid eligere quod la tellectus per nullum judicium judicavitelle ch gendum, arque adeo Voluntatem temere & fint ratione ferri in fuum objectum, quod repugne ei quatenus est appetitus rationalis; dabimu operam, ut proponendo aliquor propolitions patronos hujus fententiæ à tanta calumnia liberemus ; & fimul etiam totam rationem electio nis noftræ aperiamus. Primo igitur, afferimus Indicia Incellectus practici deliberancis non effede ipfo fine, fed de medise ad finem ducentibus : nemo enim deliberat aut consultat priufquam certum finem fibi proponat ; postquam autem propo-Suit, tum incipit ejus intellectus ratiocinari & disquirere que media fint maxime idonea adil-Jum finem consequendum. Secundo, afferimus, Insellectum non deliberare de mediis quibus acquiratur finis ultimus, ideft, Felicitas (illa enim medit que necessario conjuncta funt cum fine ultimo, fine consultatione aut dubitatione intellectus experuntur) fed de mediis quibus acquirendi funt alii fines. Tettio, Indicium de ejusmodi mediu vel eft abfolusum & deserminasum, vel non eft abfolusum, fed conditionatum. Quarto, Indicium ab folusum de mediis ducentibus ad finem qui non eft finu ultimus, eft quando quis haben: efficacem intentionem

Wirning.

5

1.

30,

tetat

mode

ffeta.

contra

tio &

hane

le ab

nt cos

minari

os do-

od In

e eli

k fine

long

ond

tio-

mus

ede

mo

8

il.

15,

je

14

binendi cersum aliquem finem, id eft, bunc vel illum postquam egitavit de omnibus mediu ad illum fnem ducentibus, corumque utilitatem ponderavis conferendo illa media inter fe, tandem abfoluse, fimeliciter & determinate concludit hoc effe hic & nune feliendum, aut hoc necessario faciendum effeut finis. acquinatur; ut fi quis (e.c.) qui prius decrevit ambire magistratum, dum consultat de mediis, tandem concludit favorem plebis else fibi concilandum, leque non polse illum magiftratum adipisci sine favore plebis. Quinto judicium conditionatum of quando quis nondum habens efficacem intenfionem alicujus finis acquirendi, non fimpliciter & absolute, sed sub conditione finis obtinends concindit per judicium intellectus hoc aus illud effe optimis falln : e. c. ingravescente tempestate mercator fecum ita loquitur, Bona mea in mare projicienda non funt, fi mecum flatuam me potius periculo . naufragii committere quam postea sospes in extrema inopia vivere. Hic ejus finis est evicare paupertatem cum periculo naufragii; medium quod judicat else eligendum ele confervatio bonorum quæ projicienda elsent in mare. Verum ille finis non ele propolitus illi mercatori fecundum efficacem intensionem, sed tantum hælitanter & vacillanter proposuit sibi illum finem ...

Sexto, Neutrum horum jud.ciorum necessario determinas voluntasem ad alseram partem: raim quod ad judicium absolutum de mediis actinet, etsi Voluntas necessario sequatua tale judicium quamdiu ipsa non desistit ab intensione finis quem appetiit, quia tamen potest pro sua libertate desistere ab appetitione illius finis, porest etiam se non conformare ultimo judicio intellectus deliberantis de mediis: quam cito enim voluntas desisteret ab intensione finis, tam cito desistit ab electione illius medii quod intellectus judica

..

5.5.

0.5.

carigit

cavit effe eligendum propter i lum finem. Etti. tio eft, quia non datur electio mediorum ur me. dia fint , nis perduret in voluntare appetitio f. mis. Exempli caula, postquam quis statuit in lasellectu fuo conciliationem favoris apud plebem maxime conducere ad acquirendum fibi magis Atratum quem ftatuit obtinere, poffquam inquam, quis ita facuit, necessario sequitur appeile tio illius medii in voluntate, nifi voluntas pro. fua liberrate desistat ab intensione finis: quodi autem voluntas deliftat ab intentione finis, ne. ceffario fequitur repudiatio illius medii. Si auzem voluntas poteft refifere judicio abfoluto, desistendo scilicet à fine, multo magis potent refifere judicio conditionato quia scilicet multo facilius poterit deficere ab intensione illius finis, Unde ego infero nullum elle judicium de media cui voluntas non refistere possit; idque qui omne judicium vel eft absolutum vel conditiona. sum; potest autem refutere & abfoluto & corditiomato, ut jam probavimus. Et certe Voluntatem Tæpe resistere judicio absoluto docent Peccata ex malitia, ut verbi caula cum quis judicio Intelle ctus reclamante, & dicente illud effe illicitum quod facit, imo illud ei nullo modo futurum utile, sed potius perniciosum, ex malitia tamen & furore quodam ruit & præcipiest fe ad illud agendum quod novit fibi noxium fururum.

Septimo, Cum Voluntas refissie uni judicio intelectus, prabet intellectui occasionem pergendi in su consultatione & deliberatione, & eliciendi alindjudictum cui voluntas se conformare posite. Quamvis enim nullum judicium necessitatem inferat voluntati vel pracipiat voluntati indisferentiam suam, necesse est camen esse aliquod judicium in intellectu cui voluntas se conformet; neque enim potest voluntas appetere bonum aliquod aisse

320

inich

itel

im

non

effe

pp

inte

clus

not

hui

iux

tut

ali

qu

TIM

10

ju

fa

U

Se

n

Pil

1

115

me.

o f.

010-

bem.

magi. m in-

poeti-

S Pro

lbou

, ne-

uto,

oteric.

ulm

finis.

edit

quia

ona.

1210-

em.

ex.

le.

ım

m

en id

1.

4

mellettus judicet illud effe bonum : alioqui c. im fivoluntatis appeteret aliquod bonum quod on eft ab intellectu apprehenfum & judicatum febonum, non elset appetitus rationalis, fed ppetitus cacus & temerarius. Poffquam ergo intellectus per absolurum aliquod judicium con cludit hor else optimum factu, & contrarium non polse fieri fine fumma pernicie, si voluntas huic judicio reliftat, id eft, fi non eligat objectum juxta hoc judicium.per hanc reliftenuam & contumaciam fuam efficit ut in intellectu oria:ut aliud judicium quo intellectus ita fecum fatuit, quamous sciam hoc esse optimum factu & contrarium non posse absque summa pernicie fieri, flatuo timen constrarium effe hic faciendum. Huiulmodi judicium accidit in iis ex malitia peccant, & qui feientes & volentes fe in miferiam pracipitants Ubinorandum est voluntatem hominis malitiose peccantis, quamvis se conformet huic postremojudicio, potuisse tamen tam facile, imo facilius reliftere huic judicio, quam repugnavit fue periori judicio; efficacius enim videtur effe illud judicium quo intellectus judicat hoc effe oprie mum factu simpliciter, & contrarium non polle fieri abique summa pernicie, quam judicium illud quo intellectus judicat illud quod novit effe pemiciolum effe faciendum:

Octavo. Illud est ultimum judicium in deliberatione intellectus cui voluntas se tandem conformas;
postquam enim se conformavit uni alicui judicio
&in co acquievit, tum cessat deliberatio, neque
intellectus elicit aliud judicium. Nono Potnit voluntas se non conformare illi tultimo judicio cui se
conformavits atq; adeo falsum est quod Bellarmin
nus dicit, illud ultimum judicium afferte necessitatem voluntati & ejus indisferentiam tollere
Hoc autem probatur; tum quia illud ultimum

indicione

3 9. .

124

judicium non elle naturæ diverfæ à præcedente bus, arque adeo ficut le non conformavit prate dentibus, ita etiam potuit se non conformate huic; tum quia fupra probatum est voluntatem posse resistere & judicio absoluto & conditions. to, & per consequens omni judicio. Dicer aliquis. Si voluntas poteft fe non conformare ultimo judicio, potest eligere aliquid contra ultimum Judicium; & fi hoc admittatur, fequetur vo. Juntatem posse aliquid eligere fine præexfi-Sente rationis judicio, nullum enim aliud judicium eft post ultimum cui se conformet. Refe hoc non fequi, quia fi voluntas refifteret & le non conformarer illi judicio quod jam nos supponimas effe ultimum, intellectus quæreret aliud judicium cui voluntas fe conformet; & tum hoc judicium non amplius effet ultimum. Dicetiem aliquis. Ultimum judicium est illud cui voluntas le conformat ; at necesse eft ut voluntas le conformet illi judicio cui se conformat; ergo. necesse est ut voluntas se conformet ultimo judicio. Reff Necesse est quidem ut voluntas le conformet isti judicie, hoc posito, quad se conformavit illi judicio, ficut necesse est hominem escalbum, hoc polito, quod fir albus; nam quidquid eff, quando eft, necessario eft. Nos ergo dicimus, cum voluntas le conformat, necesse est ut le conformet; sicut homo necessario est albus, quando est albus : at antequam fe conformavit, nulla neceffitate tenebatur fe conformate ; & in hoc diffentimus à Bellarmino, quod afferamus, antequam voluntas fe conformat huic vel illi judicio eum nulla neceffigare teneri ut le conformet, ficut homo antequam fit albus nulla neceffitate tenetur elle albus.

34. Respo-

Supereft fom ut respondeamus ad argumentum Bellarmini, quo probat Voluntatem necessario.

fe.

à con

quo

atet

adi

omn

pitit guo

Cor

ille

iudi

ftat

abfi

nec

400

fal

qu

ju

Off

pe

m

Cr

iv

2

ti li

Difput. I. De Libert. Arbierii. Conformare ulsimo Ludicio. Et primo quidem > good ad antecedens attineto admittimus Volunatem non poste aliquid velle fine precedente adicio rationis, & per consequens admittimus omnia fundamenta quibus illud antecedens nititur & qua à Bellarmino adferuntur. Deinde quod ad Consequens attinet, afferimus illud Consequens nullo modo sequi ex Antecedente; ille enim ex eo Antecedente infert quam cito judicium eft determinatum, ideft; determinate faruit hoc effe optimum factu, & hoc non poffe absque summo incommodo omitti, voluntatem

necessitati, ut aiunt, ad illud eligendum, & non eft: amplius manere indifferens : yerum hoc est non fallum, ut fupra oftendimns, docentes eum niqui malitiose peccat agere contra determinatum ind judicium rationis, quo scil. ratio judicat hoc 100 em

30

200

em

na.

M. 007

um

VOxfi.

idi.

12-

al-

A,

15,

n+

do

la

DC

c-

0

ut

-

10 . fe.

omne oprimum factu, & contrarium effe lumme perniciosum. Et etiam hoc consequens nullo ın. modo cohæret cum antecedente s quamvis (e enim voluntas relistat determinato & absoluto go di. judicio intellectus practici, non tamen temere & n-

absque præcedenti judicio illud quod eligit, eigitiquam cito enim refistit Judicio determinato. Intellectus, pergit in deliberando, & quærit aliud judicium cui voluntas se conformet, neque

unquam exit voluntas in actum priufquam fe conformet alicui judicio. Dicet quis, Voluntas non poteft aliquid appetere nisi Intellectus

judicet illud effe bonum, ergo oporet ut se conformer alicui judicio, & per consequens ne-

cessario tenerur obtemperare judicio intellectus. Refp. Voluntatem necessatio teneri le conformare alicui judicio indefinite vel indererminate; non

vero reneri necessario conformare se huic vel illi judicio definite; nullum enim est judicium in Intellectu quo posies voluntas adhue non sie libera:

varia

m fie

num

128

us up

lub f

atio

cie

pt

cos

Agi

qu

pe bo

di

1

bera : fic qui navigaturus est, necessitate tentre ut naviget aliqua navi, non vero neceffitate tene tur ur naviget hac vel illa navi, determinatedel gnando aliquam navim , quia data aliqua mi lingulari potelt fine ea navigare, etfi non polle navigare fine omni navi.

m C Septima Conclusio Bellarmini eft hac, El ico il Voluntas fola fis formaliter libers, radix tamen liben escip ratin illim eft in ratione. Probatut hæc Conclusa on P Appetitus aliquis (duplex enim est appetitus, UZC Sensitivus, & rationalis, i. e. voluntas) non poeffat telt in aliquid ferri, aliquid appetere, nisi idei lene proponatur à potentia cognoscente tanquam bo del num, nec poteft illud rejicere, nifi id ei propona. tur à potentia cognoscente tanquam malum ; & proprerea Deus unicuique potentia appetenti præfecit potentiam cognoscentem ad cam ditigendam, ut in brutis præfecit phantafiam corum appetitui sensitivo, & in homnibus prafecit Intellectum Voluntati, non quidem ur imperaret Voluntati & cam necessitatet, sed ut cam dirigeret. Siergo potentia cognoscens sit dettiminata ad unum, i. c. fi proponat appeti ui unum tantum objectum, scil. vel bonum tantum vel malum tantum, & in uno illo objecto unam tantum rationem, scil, vel bonitagem tantum vel malitiam tantum, appetitus necessario erit determinatus vel ad appetendum tantum, fi chiectum à potentia scil. cognoscente apprehendatut tanquam bonum; vol ad aversandum tantum; si potentia cognoscens apprehendat illud objeetum tanquam malum, illud scil. quod exterior sensus percipir, & in uno illo objecto unam tantum rationem percipit, feil. vel bonitarem tantum vel malitiam tantum. Dico phantaliam proponere appetitui nis unum tantum bonum, quià phantafia buti non confert & comparat inter 10.

ücta

tene.

e defi-

navi poffir

E , Eif

n liber

clusia

titus,

n po

idei

n bo.

ona.

id

tenti

diti.

rum

ccit

era.

am

ter-

.Mi

ım

m

cl

e.

c-

11

9

I

varia bona disquirendo qua ratione hoc bomfir præferendum huic, & qua ratione hoc num fit præferendum alli; illa enim æftimaa& comparativa facultas est propria Intelleus operatio : etfi quoad similieudinem quanm cernatur brutis, ut postea declarabimus. ico item phantasiam Bruti in uno objecto non escipere rationes varias, boni scil. & mali, quia on percipit simul commoda & incommoda uz confequentur aliquod objectum, unde neeffatio sequitur appetitum bruti, postquam lene cognoscitur à phantalia, non effe liberum d eligendum vel rejiciendum, quia vel percipitur ub specie boni tantum, & fic appetitus necel. auo determinatur ad appetendum, vel sub sperie mali, & fic appetitus necessario determinaur ad aversandum, Contra vero , si potentia cognoscens proponat appetitui varia bona, i. e. si varia bona uni fini infervientia conferat, & difquitet quodam illerum sit eligibilius , item si percipiat idem objectum diversa ratione elle bonum & malum, commodum & incommodum, & deliberet utrum eligendum fit propter commoditatem, an vero rejiciendum lie propter incommoditatem, appetitus etit liber, & proposito quovis objecto plene cognito vel eligere propter commoditatem, vel rejicere propter incommoditatem. Unde patet appetitum rationalem hominis, i e. Voluntatem, elle lib ram: quia enim intellectus varia bona inter se conferre potest, disquirendo qua ratione hoc bonum stilli bono præferendum, & qua ratione post. ponendum; quia item unius & ejufdem objecti convenientiam seu commoditatem & disconvenientiam inter fe conferre valet, disquirendo uttum objectum fie amplectendum propter convenientiam fuam , an vero rejiciendum pro-2 2339 228

36.

pter disconvenientiam; ideo voluntas est liben & indifferens ad objectum illud, etiam poli quam est plene cognitum vel eligendum vel teji ciendum. Sicut contra appetitus fensitivus brai atis ; non est indifferens ad illos actus, quia objectus poliquam elt a phantalia plene cognitum, velab liqu co percipitur tantum fub ratione boni, fic appe titus nullo modo potest illud rejicere; vel tan tum fub ratione mali, & fic appetitus nullo mo do poteft illud amplecti : nam , ut dictum et Supra, phantasia bruti non haber à Deo concel fam fibi vim percipiendi unum & idem obio Aum sub ratione boni & mali, vel commodià incommodi; fienim haberet illam vim, habe zet etiam vim deliberandi & consultanti utrum objectum freeligendum propter commoditatem, an vero rejiciendum propter incommoditatemi hæc autem vis eft propria naturæ intelligentis, nam fola rationalia deliberant. Ratio autem quod vis percipiendi idem objectum fub ratione commodi & incommodi fit ne effario conjuncti cum vi deliberativa, ratio, inquam eft, quia fruftra potentia unius cogn scens perciperet idem esse alia ratione commodum & incommodum, nisi deliberare posset utrum eligendum sit propter commoditatem, an reliciendum propiet incommoditatem.

Ut autem noftram mentem proponamus de hac feprima Conclusione Bellarmini, afferimus impropriam esse illam locutionem qua asseritut hanc deliberation wel comparativam virtutem Intellettue practiei effe radicem libertatis que eft in Voluntate; idque quia Voluntas à se, id eft, à fua effentia, habet hanc libertatem per quam el domina suorum actuum. Intelligendum ergo eft hane virtutem intellectus else caufam non proprie dictam, fed tantum improprie dictam,

fcil.

cil. C

ultat

intell rulta

nodi

fit el

endu

quz

indi

enin

circ

ao

tatt

ele

cit

qu

tai

in

er

di

Ħ

C

Poft.

el reji.

brati ectum

vel ab

appe

tan

o mo

ım ch

oncel

obja

odi &

habe.

trum

tem,

tem;

ntis,

item

ione

ncta

fru-

lem

m,

10-

199

de

us

11

æ

cil. caufam fine qua non, non quidem ipfius faultatis libere eligendi, fed exercitii illius faculais; idque quia fi tollatur virtus deliberativa Intellectus, tolletur omne exercitium hujus farultatis, niss enim intellectus valeret proposito liquo bono percipere in eo varias rationes commodi & incommodi, & deliberare utrum illud fiteligendum propter commoditatem, an rejiciendum propter incommoditatem, quo pacto, quafo, posset objectum aliquod plene cognitum indifferenter vel eligere vel negligere è neque enim poffer fe habere indifferenter ad illos actus circa idem objectum, nisi perciperet in co objedo materiam utriufque Actus,id eft, commodimtem, quæ eft materia circa quam verlatus electio, & incommoditatem, que eft materia circa quam versatur rejectio.

Dicet quis, voluntas eft libera & indifferens quia Intellectus non est determinatus ad unam tantum rationem percipiendam in objecto, fed indifferens ad plures rationes percipiendas; cum ergo indifferentia voluntatis oriatur ex hac indifferentia Intellectus, Intellectus erit multo magis indifferens quam Voluntas, idque quiapropter quod unumquidque est tale illud magis efttale; fi autem fit magis indifferens, erit magis liber, atque ita vera erit opinio Durandi lupra confutata. Respondetur, illam indifferentiam quæ eft liberras effe indifferentiam ad contrarias actiones cum dominio vel potestate eas. exercendi : fi ergo effet talis indifferentia in Intellectu à qua oriretur indifferentia voluntatis, proculdubio Intellectus effet liberior voluntate; fed fupra oftendimus nullam talem indifferentiam elle in Intellectu respectu suorum actuum, affensionis scil. & diffensionis. Ad illud autem quod dicitur, Volunsasem effe indifferensem, quia.

17:

Intellectus est indisserens ad plures rationes in une of codem objecto considerandas, Respondendum est, inde tantum colligi in intellectu esse indisserentiam objectivam, i.e. indisserentiam ad diversas rationes, objectiones boni seil. & mali in uno & codem objecto percipiendas; non vero into esse indisserentiam formalem, i e. indisserentiam ad contrarias actiones una cum dominio carundem, que sola indisserentia meretur nomen libertaris.

38.

Quaft.

30/1

Hactenus habuimus septem Conclusiones Bellarmini de secunda particula Definitionis; priufquam autem progrediamur ad teliqueum Particularum explicationem, sa issaciendument uni Quæltioni: quærer enim aliquis. Si libertat fit in fola V oluntate, quomodo Lib rum Arbitrim Se habeat ad Voluntatem ; nerum feil fit ipfa Volunsas, an aliquit superaddisum Voluntati. Ad quam Quæstionem respondemus, Liberum arbittium effe ipsam Voluntatem, non quidem absolureacceptam: sed limitaram ad certa objecta, es scil. de quibus haberi potest consultatio & electio. Alii dicunt Libertarem suderaddere Voluntați realem relationem ad ea bona circa qua verlari possu e consultatio & electio , qualia feil. funt media fini inservientia, non vero ipse fi-

Explic. tert.partic. defin-Liberi Arbitrii. Tertia particula Definitionis Bellarminiana habetur in illis verbis, ex iis que ad finem aliquem conducunt sin qua determinatur objectum Liberi Arbitrii, Liberum enim Arbitrium proprie & præcipue tantum versatur circa media fini inservientia, non vero circa ipsum finem; hujus autem rei ratio est, quia libertas eligendi & consultatio æque late patent, nemo enim consultat de ipso fine quem sibi proponit, sed de ratione que conducit ad finem assequendum. In hujus

par-

nicula

uzstic

ITHIN &

ala, an

Arbitri

circa

edia fo

25 Q

omine

actan

Qua

113 0

im.

em c

M PT

cl,u

e pol

res d

oru

enti

non

to:

pp

con

npe

Lib

VAR

Li

eft

m

fu

m

h

9

Difput. I. De Libert. Arbitrii.

1170

um

ffe.

VCI-

uno

n co

lam

run-

Li

mes

115;

um

eft

145

71-

m ri-

1-

1

niculæ explicatione Bellarminus movet tres uzstiones de Objecto Liberi Arbierii. Prima eft mum ad objectium Liberi Arb. percineant bona & ala, an vero sola bona. Secundo, Verum Libertas Arbitrii versetur circa bona sutura tantum, an vero circa prafentia. Tettia eft, V srum verfetur circa edia solummodo, an vero circa ip sum finem. Verum s Quaftiones omittimus, tum quia nullam pminent difficultatem, tum quia fuse latis aftantur à Bellarmino & aliis.

Quarra particula Definitionis habetur ill's Expl. erbis, unum pra alio, in quibus explicatur pro- quarte nia operatio Liberi Arbitrii. Dum autem Bel partie. um, hanc particulam explicat, movet Quaftio- Defin. em circa operationem Liberi Arbitrii, Firum e. De proupropria operatie posita sit in actione, an passione; pria opechut alii loquuntur, Frum Liberum Arbitrium Arbit. potentia activa, an vero pasiva; & chumetat res de hac re Theologorum fententias. Prima est torum qui volunt Liberum Arbitrium effe poentiam paffiyam, docentes actum Voluntatis

non produci ab ipsa Voluntate, sed vel ab objeto agente in Voluntarem, vel ab Intellectu pprehendente & judicante objectum : volunt enim hæcper fuam actionem efficere ut Voluntas operetur. Altera eft fententia corum qui volunt Liberum Arbittium effe potentiam partim alivampartim paffivam. Tertia eft corum qui aiunt Liberum Arbitrium effe simpliciter activum, id ell, Voluntatem per nullius agentis motionem moveriad operandum, sed per leipsam elicere Explic.

fuam actionem : arque hanc fententiam Bellar minus duabus præcedentibus præfert. Verum partie. hujus Quæstionis explicationem omittimus, Subje. quia brevirati ftudemus.

Quinta particula Definitionis habetur illis Liberi Verbis, Nature intelligenti; que breviter explicat Art. lub-

41. quinta

312

Subjectum Liberi Arbitrii : docet enim inter creaturas folum Angelum & homines effepreditos libertate Atbitrii; quod ad alias creatura attinet, illæ vel fenfum habent vel fenfu carent si careant sensu, & per consequens non habeant appetitum fenfitivum, evidens eft in iis nullin elle speciem libertatis; si vero habeant appetitum fensitivum, ut belluæ, habent aliquam foe ciem libertatis, revera tamen nullam libertatta habent. Utergo declaremus in brutis nullamel le libertatem, afferimus primo In in non effeth bertatem exercitii, idque quia cum omnia adfin quæ requiruntur ad appetendum, fcil. cum adel objectum, & phantafia judicaverit illud obje ctum effe bonum, non possunt cohibere actum appetendi, quia non habent sationem quado ceat utile est cohibere illum appetitum. Affe zimus fecundo, In brutis non effe libertatem qual speciem actionis; idque quia postquam objectua eft plene cognitum & judicarum effe bonumap petitus bruti necefficatur ad appetendum, neque potest ullo modo elicere actum appetendi re rejiciendi illud bonum : contra autem accidit in Voluntate hominis, ut supra dictum est. Tettio afferiumus, In brutie non effe radicem libertain; radix enim libertatis, ut lupra dictum, elt quod potentia cognoscens possit percipere in codem objecto varias rationes, commodi feil. & incommodi, unde oritur in Voluntate indifferentia at eligendum propter commoditatem, & rejiciendum propter incommoditatem ; potentia attem cognoscens brutorum, id est, pliantalia, non valet percipere in codem objecto varias rationes commodivel incommodi, fed necessario judick illud vel effe bonum tantum, vel effe malum

tantum : radix etiam libertatis in co eft politi

In brusis multa oft Arbitris libertas. e vati

um G

buic Pl

lo vale

Aualt

neliut

cum c

hocill

munis

unam

tamer

detut

appet

Bruta

quia

& alt

idqu

dive

poft

liber

illu

nim

cali

a

his

pro

bu

De

ip

ill

91

Difput. I. De Libert, Arbitrii,

prag ent:

cant

120

octi-

Spe.

m 35E

n cf.

e cis

) fine def

)ite

Di

do.

Te-

Md

10

ue

el

e varia bona, & judicare qua ratione hoe bo-num fit illi præferendum, & qua ratione illud fit uic præferendum, sed phantasia bruti nullo moto valet percipere unum & idem objectum respefu alterius diversa ratione elle, & co pejus & co melius, & per consequens non est indifferens rum confert inter fe duo bona ad præferendum ocilli, & illud huic. Unde tollitur illa com- Objett. munis objectio, qua objici solet oves in campis mam herbam carpere aliam negligere, cum amen poffint utramque carpere; unde lequi videur brutum habere libertatem vel hoc vel illud petendi. Sed retpondemu cum Bellarmino. Boura non habere proprie dictam libertarem, quiacum duorum appetibilium unum appetunt & alteri præferunt , illud ex necessitate faciunts idque quia non valent percipere unum & idem diverlo respectu effe & alteri præferendum & postponendum, & per consequens non habent libertatem ad unum præ alio eligendum, & ad illuditem præ alio respuendum; necessario enim tenentur eligere, vel potius appetere (electio enim iis non competit proprie) illud quod phanrasia judicat este conducibilius.

Postrema particula Definitionis habetur in Expl. ult. his yerbis, In magnam Dei gloriam; in quibus Partic. proponitur finis cut libertatis Arbitrii fit homini. Def. bus & Angelis concessa. Hanc particulam Bellarminus explicans adfert varias rationes cur Deus ad gloriam fuam manifestandam homini concesserit libertatem Arbitrii que tum apud

iplum tum apud alios inveniri pollunt.

Priulquam claudamus hanc Disputationem effe pravs delibertate Arbitrii, opera pretium erit tractare voluio to illam Queftionem qua queritur, An posit effe prava volizio in Voluntate absque pracedente errore re intelvelignorantia in Intellettu : quam Quaftionem ledus.

Qualt: An posis

co libentius tractamus, quod nonnulli dicante fementia Scoti à nobis supra proposita, dum ago remus de sexta propositione Bellarmini, quame prætulimus fententiæ oppolitæ divi Thoma, q ea, inquam, sequi posse esse peccatum in Volus tate abique præcedente errore vel ignorantia Intellectus Si enim, inquiunt, Voluntas potelin fiftere judicio rationis, quamvis ratio habeat fa num judicium de objecto: poterit tamen volus ras contra id judicium facere vitiosam electio nem. Tria ergo hic faciemus : Primo, ridebimo an hoc sequatur ex nostra doctrina; secundo vi debimus, an possit esse ulla vitiosa volitio inVo Juntate abfq; præcedente errore in Intellectuites tio, an possit esse victosa volitio in Voluntareable que præcedente ignorancia in Intellectu. Difinguimus ignerantiam ab errore in hoc, quod um fit vitiofus actus Intellectus judicantis; ignoranite vero sit quid pure privitivum, i. c. defectus vel privatio cognitionis.

Quod ad primum atrinet, nequaquam exnostra doctrina illud sequi, idq; quia quamvisdica. mus voluntatem posse resistere cuilibet judicio intellectus, afferimus ramen Voluntarem non poffe exire in actum nifi, poftquam refiftit uni ju dicio, in intellectu oriatur aliud judicium cui le conformet: semper ergo volumus voluntatemse conformare alicui judicio, & per confequent volumus illam actionem voluntaris qua volunta eligit quod non est eligendum, esse conformem judicio alicui docenti illud esle eligendum qued revera non eft eligendum, unde sequitur omnem vitiosam volitionem voluntatis effe conformem

vitiofo & falso judicio intellectus.

Quod ad fecundum artinet, ex præcedentia. phorismo paret nobis placere corum fententiam qui dicunt omne peccatum voluntatis oririet

443

fallo

alfo ju

untas

icave

at illu

effit onul

rimo

e pri Gilli

fuiffe

pecca

quen

is; fi

caru

CITO

inde

tequ

cell

prin

vol

elle

atin

ver

ob

CIU

int

CO

ne

Re

C

â

2

c

f

eat fa

olug.

ectio.

bima

OVI

Vo.

iter.

abl. Aip-

1770

ntie vel

10-

12. io

no

1 le

Mojudicio Intellectus; & ratio evidens, quia voant cal untas nihil appetit nifi illud quod intellectus jun ago licaverit elle appetendum; si ergo voluntas appeuamq; at illud bonum quod non est verum bonum, pre-D (Si effit errorin intellectu, quia approbavit apparens Voluge onum tanquam yerum bonum. Sed objicitur ntia in reft re rimo, nullum errorem judicii potuifie præcedeeprimum peccatum Angeli & hominisidqiquia filli priulquam peccarunt in judicando errarunt, fuiffent miferi antequam fuerunt mali: non enim eccarunt ante actionem voluntaris, & per confequens non fuerunt maliante actionem voluntais; fiergo errarunt in judicando priusquam pectarunt, corum miferia praceffit culpam , nam ttorest miseria. Sed respondemus cum Estio, non indelequi Angelos & homines fuiffe miferos anrequam fuerunt mali,idque quia corum non precessit peccatum, sed fuit aliquod peccatum, i. e. prima pars percati, fuir enim actus feu defectus voluntarius quo intellectus judicavie violanda n elle legem Dei: dicimus ergo cos peccasse inchoative ratione viriofi illius; dicii, confummative vero ratione vitiofæ actionis subsecutæ. Secundo objicitur, Si omnis peccans habet vitiofum judicium in intellectu, nemo peccat contra judicium intellectus, atque adeo nemo peccat contra conscientiam : hoc autem est contra communem loquendi modum omnium Theologorum. Refp. cum qui peccat contra conscientiam, peccare contra judicium habituale intellectus pradici; distinguit enim judicium in habituale & actuale: habituale est quo quis habitualites, id elt, secundum firmam & certam conditionem, Movit ejulmodi actiones effe illicitas, & per confequens fugiendas; judicium vero actuale elt aliquis actus judicandi : dicit ergo eum qui peccat contra conscientiam habere vitiosum judicium allu-

dom

cat pi

(utn'

vel d

8 731

e qui

n pol

tam

indic

ciend

ntia

dum

aliria

ori in

iat fr

fum

mpo

Hon

ua,

tilico

Te

at pe

bus i

on f

ntes

cqu

ga

nul

im t

ud

Erg

In

חכו

gni

Tar

actuale, in intellectu, quo judicat hoc quod me vit else illicitum else faciendum, & cui deprava voluntas se conformat, habere irem rectum je dicium habituale, quo judicat tales actioneseli illicitas, & cui voluntas reliftit eligendo ille quod hoc judicium prohibet. Hincetiam foli tur illa objectio qua objici foler, ex co quod o mnis peccans errat, fequi omnem peccantem di hærcticum : exempli caufa, fi is qui commin fornicationem habet hoc judicium in intellect Fornicatio mihi nunc committenda eft, & pra fat committere fornicationem quam non con mittere ; fi , inquam , habet hoc judicium intellectu, hærericus eft, quia ejus judiciume contra fidem. Sed respondetur, illum etti babe at actuale judicium de fornicatione committe da, habere tamen habituale de non committe da; etfi enim ftatuat apud fe fornicationemel fibi co tempore committendam, novit tame secundum habituale judicium non elle commit tendam, & elle illicitam : deinde, quamvis no haberet habituale judicium quo seiret fornicat onem este illicitam, tamen illud actuale judid um fallum, quo judicat fornicationem libi con mittendum effe co tempore, non sufficit ad argu endum eum hærescos; neque enim judicat ill per illud judicium fornicationem effe fibi lice tam, sed tantum else sibi faciendam: fi autes judicarer fornicationem else licitam, & in coil dicio perseveraret, proculdubio baberi politi pro hærerico.

Quod ad tertium attinet, tenendum est ptimo, hujus Quæstionis determinationem non
posse facile colligi ex determinatione Quæstionis præcedentis: etsi enim verum sit omnem
qui peccat habere falsum judicium in mente, quo
judicat hoc vel illud lege prohibitum esse sibi fa

46.

in cite miter pre-

COD

mi

ne

abo

ten

ndom, non ramen inde lequitur omnem qui carpeccare ex ignorantia ; potest enim illud fum fudicium provenire non ex ignorantia, vel ex fabira aliqua perrurbatione, vel ex pra-& jam confirmato animi affectu; verbi caula, equi malitiofe peccat, quamvis certo sciar le in polle legitime facere ca que facere intendit, tamen in co confirmatus eft malitiæ habitus, judicer illud quod lege eft prahibitum effe fibi ciendum, quod judicium non oritur ex ignontia Legis, vel ex co quod ignorer ejulmodi thum effe licitum, fed ex pravo & confirmato aliriæ habiru : præterea, cum aliquis vehemenpri ira correptus alteri injuriam facit, quamvis at injuriam non elle proximo inferendam ; ut fum naturæ lumen docet , judicat tamen co mpore faciendam effe proximo injuriams quod fom judicium non oritur ex ignorantia alius, fed ex vehementia illius perturbationis, iræ iffeet which was a sumith sits adopt sales

Tenendum eft fecundo, non omnem qui pecare ex ignorantia. Quod primo probapurteftimonio Scriptura, nam Luca xii. diciit, Serou qui novir voluntatem Domini sui, & infects, vapulabit mules flagris. Deinde probaits idem ratione : Qui peccat ex ignorantia, is eque per habitualem cognitionem neque per atralem novit illad quod facit effe illicitum : fed nulti qui peccant secundum habitualem notitimorunt id quod faciunt effe illicitum, multi tem & fecundum actuale & fecundum habituale udicium norunt id quod faciunt elle illicitum : Ergo multi funt qui non peccant ex ignorantia, in propolitione majori hojus syllogismi dixi neque quoad habitualem neque actualem coguitionem; quia ad hoc ut quis dicarur ex iguorantia pec ace, non sufficit quod in mente non habeat

47.

ecca

IZC

Smile

Scho

alen

defet

re de

bour

123 Y

Erfi

0000

bitu

ouis

Gder

eft 1

iHac

& fu pell

quit defe

aui

lun

aut

not

tan

inc

eff

igr

cff

ite

lic

12

7

habeat actuale judicium de turpitudine falifi fed requiritur ut neque quoad habitum fe sillud quod facit effe turpe : qui enim habitualin novic injuriam non effe alteri inferendami le co tempore quo infert injuriam non cogitti iniquitate calis facti, impediente feil, vi hemini perturbationis, ab omnibus tamen judicaturm peccalle ex ignorantia, fed leienter peccaffe, qui feit. quoad habitum novit illud factum d illicitum.

Quad ad propolitionem minorem illius fylle gilmi astinet,ca evidenter confirmatur perpatts Nam primo, quotidiana experientia tellan multos peccare contra conscientiam, & per con dequens, contra habituale judicium intellett practici. Eth enim fortaffis co tempore quo per cant non cogitent de iniquitate talium factorum propect vehementiam percu bationum, habet samen confirmatam in mente cognitionem qu norunt talia facta elle illicita; & hoc faischt dicantur non peccaffe ex ignorantia. Deind quod ad alteram partem minoris attinet, centu etum eft multos effe qui licet & habitualitetid ant telia falta effe illicita, quamvis irem coipi sempore quo peccant in mentem illud revocal arque adeo actu fciant talia facta effe illicita, m bilominus vel ex infirmitate propier quamos pollune refiftese centarioni, vel ex malitia facius illud qued & fecundum habituale & lecundus actuale judicium in mente condemnant. Ubino sandum eft , cum cjufmodi homines reliftut actuali illi judicio quo talia facta damnantut, no tandum, inquam, eft, oriri in mente aliud jud cium, quo intellectus judicatillud quod & habi tu & actu eft illicitum elle tamen faciendum, & huic depravato Iudicio conformat fe Voluntas.

Tertio tenendum eft, quandocunque homo

peccate

fei aline ter d nenoi tr no

qui

a cli

fyllo

arte

tan

COB

efte

pec

bea

que finde

100

eceat, fi non præcedat ignorantia proprie dicta, pracedere ramen defectum quendam ignorantia Smilem, quem Fonseca, juxta loquendi modum Scholasticorum, dicit effe ignorantiam non for Ignerannalem led interpretatioam, tric aurem defectus eft defectus efficacis confiderationis, qua confideraedebuit is qui peccat longe majus effe malum Schol mod incurritur perillud factom, quam eft utili- que es vel jucunditas quæ pereipirur perid factum. Efferim is qui peccat habitualiter, feiat illud good facit effe illicieum ; eifi item non folum habirufed etiam actu id feist; nihilominus eft aliquis in ejus intellectu defectus, quia fc. non confiderat, majus effe malum quod incurritur, quam eft bonum quod obrinerur : aut fi confideretus illaconfideratio non eft efficax, fed rumultuaria, & fubito evanefeens. Hujufmodi defectum appellant Scholaffici ignorantiam interpresativam; quiz non est simpliciter defectus cognitionis, fed defectus efficacis confiderationis rei cognita, & quia res cognita non efficaciter confideracur, Vofuntas perinde fe gerit in care ac fi id ignorares aut non confideraret : propteres enim videtus nobis effe quali ignorantia, camque accipimus tanquam ignorantiam gravitatis illius mali quod incurritur. Pater aurem in omnibus qui peccant elle ejulmodi defectum : quia si quis peccet ex ignorantia, evidens est in eo este ejusmodi defedam; quod enim non omnino cognoscitur, illud efficaciter non confideragut aut ponderatur; fi Item quis peccet ex feientia deeft ci efficar & for lida consideratio mali quod imminet s si enim is qui feit illud effe illicitum quod facit, bene & abique vitiolo aliquo affectu ponderaret gravitatem illius mali, cohiberet, & id malum non patrarete

tia intera PTCI AN-

## DISPUTATIO IL

perfe

mi E

Deu

mitt

Den

ele i

hil u

ne d

per c

aute

illan

ruit

Ccier

fent

ctis

ad eff,

mo

NI

non

futi

reta

futi

tor

VOC

fail

esse

lati

nos

De

tur

tol

Yel

De Prascientia & Providentia Dei, dequetarun concordia cum Contingentia rerum. & libertate Arbitrii Humani.

Dux erunt partes hujus Disputationis, qua rum prima agemus de Prascientia Deideque ejus concordia cum Consingentia rerum Sibertan Arbitrii; secunda agemus de Providentia Din determinantes quomodo immutabilitas Decretorus Providentia concordes cum Contingentia rerum Libertate Arbitrii. In priori parte priusquam pet veniamus ad ipsam difficultatem de concordiapre scientia Divina Seconsingentia rerum, proponemus ponnullas Quastiones Scholasticas de Prascienția Dei, qui um cognitio magnam lucem afferet determinationi principalis Quastionis.

Disputa-

Tari 1.

91. Диай.

Primo ergo quæritur, An in Deo fit omnium fu turorum eventum tam necessariorum quam contingentium certa & infallibilu fcientia. Scientia coim futurorum eft Præscientia, ita dicta quia eft scie entia præcedens exfiftentiam rerum. In qua quaflione graviffime erravit Cic. lib. 2, de Divinationt qui cum non valeret respondere ad argumenta petita à contingentia rerum, maluit negate in Deo certam Præscientiam, quam ille vocat pre-Sensionem, quam admittere res apud nos non erenire contingenter. Verum ita certum eft in Det effe omnium eventuum Præfeientiam, ut iplate tio humana lumine Fidei destituta illud demon-Arare valear. Primo enim, cum Deus præscientia jam cognoscat, si antequam illa effent ca ignora. bat,certe mutatus eft,utpote factus ex non fcien. te fciens. Deinde fequetur eum in cognitione pio. facille, & per consequens ejus scientiam effe im. perk-

De concord Prafe, Dei oum Conbing rerum. 340 perfectu:hoc autem pugnat cum perfectione l'rimi Entis, quam homo lumine naturæ demonstra te poteft, Denique, nihil in tempore exfiftit quod Deusab zterno non decegvit aut efficere aut perminere ut fiat, & per conlequens, nihil fre quod Des ab aterno non præfcivit fores

THIS S

qua-

eque

riam

Den

MATO

mé

pet-

270

ne.

12

cm

M

in-

ICE

10

Z.

12

Quaritur fecundo, AnPrafcientia potuerit nen Mein Deo. Ratio dubitandi eft, qui fi Deus nibil unquam creare decrevisset, quod quidem fi . nedubio possibile fuit, nihil fuiflet futurum, & per conlequens nulla fuiffet Ptalcientia. d'co autem poffibile effe Deum nihil create; quia nulla necefficate impulsus creavit, arque adcorpomirereare & non creare. Contra vero, cum Præleientia Dei fit idem quod ejus effentia, & Elsentia Dei necessario Deo conveniat, videtut eism Præscientia ei necessario convenire. Sed ad Quæstionem hanc absolute respondendum. eft, Præscientiam , Providentiam , & alia ejusmodi attributa, quæ præsupponunt ejus libenm decretum de rebus creandis, potuife Deo non convenire: fieri poterat, fi ita voluiflet Deus, (velle autem abfque dubio potuit ) ut nihil effet futurum; futuro autem ablato necessario tolletetur Præscientis, que solummodo est terum futurarum. Ad id vero quod contra objiciebatat respondet Estius, in plena ratione ejus quod' vocabulo Prescientie significatur duo contincti, fal. Scientiam vel Intellectum, qui eft ipfa Dei effentia, ficue ejus Juftitia , Bonitas, &c. & relationem vel respectum ad res futura , quem nos secundum nostrum concipiondi modum Deo tribuimus. Cum ergo fublatis rebus futuris, respectus ille Scientia Dei ad res futuras tollatur, necessario sequitur Præscientiam Dei tolli; neque ob id tollitur absolute vel Scientia vel Effentia Dei , fed tantum tollitur quatenus . 1 8 037 numia

TAS SECTIO XII. Difp. II.

mia;

can

MIN

ufa 1

mt, P

a eni

biett

aulz

05 2

on el

ed po

griot fe qu

f ci

uib

MELL

eru

ativ

rier

cie

inte

res

rie

mo

rde

alig

qu

cal

d

12

ti

i

nomine Prescientia exprimitur : fi enim tol. Jantur futura , effentia quam nos concipima Sub ratione Præscientia, id est, sub relatione ad res futuras, non amplius à nobis concipi potent Jub ca relatione. Aliter etiam respondete pollumus, Præscientiam Dei considerati polle wel quarenus à parte rei eft ipla Dei Effentia, Dei feil. Intellectus; vel quatenus fecundum noftrun concipiendi modum eft relatio quedam vel te-Spectus ad res futuras Effentiæ Divinæ luperadditas. Si priori modo confideretur, necessito convenit Deo, neque porest à Deo separari: le vero pofteriori modo confidererur, est quid consingenter Deo conveniens, & per confequent Deo separabile. Interim quamvis Præscientil secundo modo accepta Deo contingenter conveniat absolute loquendo, hoc tamen polito quod res futuræ fint, neceffe eft in Deo dari em Præscientiam antequam exsistunt, ut supra probavimus.

33.

Tettio quæritur , Verum Scientia Dei fis canfa rerum cognitarum , i. c. utrum Præfcientia Dei caula fuezit quod res pracognita jam actu exiftant. Ad quam Quæftionem respondemus, Scientiam Dei consideratam tantum fub ratione fcientiz: feu ut nuda objecti notitia, non effe quifam rerum cognitarum ; actus enim fcientiz qua talis non est productio rerum objecti, fed eantum ejus perceptio : quod ex co pitet, quit multa sciunturà Deo quorum causa Deus non ch: Dei enim Scientia non tantum complediaur bona verum etiam mala futura, nec tantum ca que aliquando exfiftent in rerum natura, fed etiam ca quæ neque exlitunt , neque exliftent, neque exstiteraut : at malorum, i. e. Peccato. sum caufa non poteft effe attributum Dei. & pet conlequens ejus Prafcientia non potest effe caufa;

Detineurd. Prafc. Del cum Conting rerum. 3433 nils; corum item qua nunquam exfiftunt non caufa, & per confequens fcientia Dei non elt num caufa. Si aurem Sciendi Dei non fie ula malorum & corum que nunquam forura m, pari ctiam ratione non erit caula aliorum; a enim verfatur netus fe endi Dei cirea fua biells, ut respectu nullius rei habeat rationens sulz quatenus eft ralis actus, Præterea, omnius actus cognoscens præsupponit objectum, onefficit; atque adeo Scientia Dei non efficit, ed percit it fcibilia; & Præfcientia non efficit, edpercipie fotura. Interim notat Eftius duplici nione posse aliquem defendere Scientiam Dei fequedammede canfam rerum cognicarum, primo confideretut Scientia Dei quarenus re eadem freum ejus Estentia, Potentia & Voluntate, à uibus tanquam à causis res omnes originem um trahunt : lecundo, Scientia Dei etiam caufa trumdici poreft quatenus eft practica fen opeativa; nam, ut ait S. Thomas , ficut fe habet ciemia artificis ad ea quæ arte frunts ita fe habet cientia Creatoris ad res crearas; Deus cuim intequam creavit sciverat quo ordine singulas resproducturus & conftitueurus effer ! & hae tientia, que fecundum noffium confiderandi modum fuit regula actionis Divina, quaque ideo dicitur Scientia practica & operation, poteft aliquo modo dici rerum caufa; ficue habitus per quem artifex facit artt factum aliquo modo cft

tol.

2 34

tent

ofly-

e vel

Dei

run 10-

rad-

Tatio

: 6

con-

75 4

tia

On.

lito

170

10-

fa

ct .

d

caula artefacti. Quarto, quaritut, An verum fit, res cognitas 34. efecaufam Scientia Dei, verbi caule, res futures Quaftat. elle caufas Præfcientiæi& res præferers elle caulas intuitivæ Scientiæ qua a du intucturics. Ratio difficultatis eft, quia res non ideo futura funt quia à Deo præsciuntur ; sed contra, ideo præleiuntur quia futura funt, & per conlequens cauta . PA.

caufa cur præfciuntur eft quia fururæfunt. Al quam Quæftionem respondet Eftius, illas prepolitiones quibus afferitut res cognitat effettel Scientia Dei, & in Specie ves futuras effe cenfe Prefcientie, respondet, inquam, cas non elle a Solute veras, idque quia Scientia vel Prascienti Dei sunt ipsa Dei essentia, cujus nulla daturca fa : prætereaid quod est tempore posterius no potelt effe causa ejus quod tempore pracessitit quod evidentius est, id quod temporariume non poreft effe vera & realis caufa rei ateint Ad id ergo quod dicunt Theologi, res ideopra Sciri quia futuræ funt, & res ideo secundus intuitionem à Deo percipi quia actu prælent funt, nonnulli respondent intelligendum ellen cognitas effe caufam fine quanon Prafcieniza Scientiæ divinæ. Verum hanc responsionemi Rius rejicie, &ipfeafferit Præfcientiam Dein polle considerari quatenus à parre rei est ipi Dei estentia, vel quatenus ad nostrum conside sandi modum fignificat respectium quendam a res futuras. Si priori modo consideretur, vul aullam dari caufam Præfcientiæ divinæ, qui effentia Dei nihil habet se prius : si vero politici ori modo confideretur, i. e. fi in Præscientiaspo Acmus folam relationem ad res præcognital, wale res præcognitas posse dici causam Præscientiz, cofcil. modo quo nos dicere folemus peca ta hominum effe caufas, odii ira vel vindida divinæ.

Staff 5

Quinto quæritur, Quid intelligant Scholassis per Scienziam Dei conditionatam & absilutan, quid isem per Scienziam simplicis intelligentia qua abstractivam vocant, & scientiam visionis qua intuitivam vocant. Cui Quæstioni ut satisfacis mussproponemus ex Fonscea ordine m. quo Deus secundum nostrum concipiendi modum res om-

es

Un

ord

eni Piri

di e

50

Pus

pu

col

11

ze.

m

4

a

A

ti

fa

C

u

ů

ŋ

1

5

1

1

Detencord. Prafc. Dei cum conting rerum. 345 esjam exliftentes ab aterno præfcivit; nam feundum nostrum concipiendi modum fuit certus as proordo in Præscientia Dei , ita ut primo habuerit ecaula uditionatam tei Scientiam, deinde absolutam ; e cenja primo item Seiensiam simplicis intelligensia, duindi modums quia à parce rei Scientia Der est indiifibilis, & tota fimul, neque in ejus partibus eft alla prioritas aut posterioritas realis, & per confequens nulla realis fuccessio. Illum ergo ordinem Prascientia Divina ita declarat Fonseca: Quemadmodum.illi qui sapienter magnum aliquod oous moliuntur prius apud le cogitant quid ex co confequiturum fic quam absolute & determinate illud facere decernant; ira Deus Opt. Max. mote nostro intelligendi priulquam absoluta determinataque voluntate vellet mundum condere ; . quafi apud fe deliberans, cogitavit quid effet lecuturum, fi cœlum & terram & ea omnia quæ in iis continentur hoc ipla modo & ordine quo adu ea postea disposuit constitueret ; atque hic flatus rerum fururarum adhuc erat conditionatus, cum nondum absoluta voluntas quiequant. faciendi acceffiffet, i. e. cum Deus nondum decrevisset quid fieri & quid non fieri vellet, sed tantum considerar quid positis his vel illis rebis. in tali tempore sequeretur. Huic statui conditionato opponunt Scholastici Scientiam Dei inconditionatam, qua sciebathy pothetice qui & quales eventus evenirent, fi res omnes eo modo & ordi? ne disponerentur quo jam disposite funt : neque tantum putandum eft Deum scivisse quid eveniret, si cau'z naturales hoc ordine ac modo, quo disposite funt constituerentur; sed etiam quid eveniret si causæ liberæ haberent has occafiones agendi aut non agendi oblatas quas jam habent, aut quas caufæ liberæ quæ prius exfiftebant .

fcienti

tur can ius non

effit:k

ium ch Bicine

siq o:

undua riente

effere

nixa

cm E

cise

t ipla

ilide

n.a.

Vul

quit

tenie 100

tas,

ca-43

Az

ici

10

.

PS

\$46. \$ 8.C. T. 1 O. XII. Difp. 11.

prehensibilia sunt, certo cognoscebat quid este eventurum si hæ aut illæ occasiones vel Angelis vel hominibus offerentur, exempli causa, Deus per Scientiam hanc conditionatam sciebat quid esse eventurum, si A dami uxor seducta à Serpente.

Aus met met mis. Del

hab

Dei

den

ften

ceb

COL

ptu

Scie

tan

ob

qui

ten

ris

cju

emi

de

liq

D

tu

lu

po

cf

de

in

D

.

te

0

i,

Adamo fuaderet ut pomum ederet.

Poft fatum illum conditionatum rerum, dicie Fonseca extitife Dei Decreta de tebu producendis; videbat enim Deus, fi res omno co modo&ordine constituerentur quo postea funt conflicutz, que bons & que ma'a eventur essent : videbat item se non solum poste bont illa , verum ctiam mala dirigere ad suam gloriam; & propterea decrevit, i.e. voluir, omni bona fieri, mala vero non voluit simplicitet fieti, fed rantum permittere voluit, ut ex in eliceret manifestationem gloriæ luæ. Postquam autem fecundum Voluntatem hanc absoluram & determinatam decreviffet quas res fieri vellet secundum nostrum cogitandi modum, haben copit cognitionem corum omnium que teven futura erant, cognitionem, inquam absolutam, cum prius haberet tantum conditionatam : verbi cau-Sas prius conditionate tantum fcicbat quid eventurum effet fi Eya feducta à Serpente Adamum sentaret; postquam autem decrevit permittet Adamum obtemperare uxorifuz fuadenti, non amplius conditionate fed absolute pravidit A. damum lapfurum. Abfoluta autem Dei cognitit duplex eft; alia enim eft qua percipir res futusas tanquam futuras, alia eft qua intuitive refpicit res futurasac fi jam effent præfences, i.e. quia confiderat res futuras non ut futura funt, fed quatenus actu exsistunt in certa aliqua tempoau differentia, verbi caufa, Deus ab aterno nos holum przyidie la c o z w m adepturum elle segnum.

Decontord, Prefc. Del cum conting revum: 347 comm Angliz, verum ctiam intuitus efe & conderavit ACOBUM jam adeptum regnum Apelia. Duplicem enim facione Theologi Scimiam Dei, quarum alteram vocant Scientiam implicio intelligentie, alteram visionis vel intriisioin. Scientia simplicis intelligentia eft y qua Dous ercipit ca omnia quæ poffibilia funt , five actu ibicura fint exfiftentiam, five nunquam habiutalint exhitentiam ; Scientia vifionseft , qua Deus res futuras respicit & considerat non quidem tanquam fututas, fed tanquam actu exfifentes in certa temporis differentia; nam, ut dicebam, secundum Scientiam simplicis intelligentie, confideravit A C O B u M ranguam adegurum regnum Angliz anno 1601. at fecundum Scientiam visionis consideravit cundem ACOBUM & languam jam imperantem Anglia. Unde paret & objectum Scientie vistonis tantum effe tes aliquando futuras, non quidem consideratas quatenus futura funt, fed quatenus in certa tempo. ris differentia exliftunt, & Deo respectu aterni ejus intuitus præsentia funt ; objectum vero Setentie simplicis intelligentie effe tes omnes confideraias quatenus actu non exfidunt, five fint aliquando furura, five nunquam futura fint: nam Deus ea lola que aliquando furura funt intuctur, non quidem confiderando ea quatenus futute funtifed quatenus actu exfidunt in Suosem pore; reliqua vero non intuetur, (intuitio entin ch corum tantum quæ præfentia funt, aut confiderantur ut præfentia ) fed tantum fimplicites intelligit & percipit. Ulus autem totius hujus Doctring eft ut intelligamus Deum ante Præjcientiam conditionatam non prædeterminaffe, ab 22terno quid voluntates creatæ actura aut non adure effent, fed primo feiviffe quid acturg effent, :ie in quam parte effent inclinature fi he aut ille : OC 62-4-

ellet gelis

Deus

pente

um,

rebus

mnes

funt

מושיר

bona

uam

nnia

citer

tin y

Jam.

met

lle

ere

era

ım.

10.

יחי

m

te.

n

141 SECTIO XII. Dilpo Han

D

ia (

MID

or Di

Dei

rebi

Pra

QUE

6)1

25

CAU

me

gen

nit

D

PI

CS

14

ni fc

n

funt; deinde cum videret se posse a conica con quam ex malis illorum volitionibus suam socialism manisestare, voluisse cas omnes occasione iis afferre quæ postea oblatæ sunr; unde secura de Prescientia absoluta omnium actionum humans voluntatis.

240/1.6.

Sexto quaritur, Duomodo infallibili as Prefit entie Divine concordet cum Libertate Arbitriich cum Contingentia rerum. In qua Quaftione prima oftendemus Pra cientiam Dei non adferre neufi tatem rebus previfir : deinde adteremus argumes ta in contrarium, iffque responde bimus. Quo ad Primum artinet, variæ rationes adferri pol funt ad demonstrandum Prescientiam non imponte re rebue futuru necesiitatem. Et primo quidem, Quia Præscientia, prout est nuda rerum futura rum noticia, non est rerum caufa, ut supra oftendimus. ( non enim ideo aliquid est fururum qui præscitum est, sed potius contra ideo præscitum eft quia futurum eft : ) Ergo præscientia Dei non facit aliquid fieri necessario; si enim Præscienta Dei non facie res elle simpliciter, non facit res ne cellario elle, quia à quo res habet effe ab eodem habet modum ellendi. Secundo, Deus codem in tuitu respicit futura quo respicit prasentia & ptæterita. Atqui Scientia qua res præfentes into etur non efficie ut ille necefsario fint: Ergo pan ratione neg; scientia qua respicit res futuras tanquam tibi præfentes efficit ut necessario fiant. Tertio, Si l'exferentia Der rebus prafeitis adiet set neceffitatem fequeretur Deum iplum necels. rio & non libere agere; iple enim Deus fuas adiones quas in tempore edit ab arerno pravidit Denicis. valde evidens eft ratio à Bellarmino allata hac fe Si præfcientia Dei rebus futuris necellira. tem impogerer, velid faceret qua eft Prafcientia.

Deconcord, Prafc. Dei cum Consing . rerum. 240 is simpliciter, vel qua eft Præscientia Dei : neunum aurem vere dici poteft. Si enim Præfcien-Dei eatenus quatenus eft Præfcientia impone rebus necessitatem, non folum Præscientia Dei fed etiam præscientia hominum imponeret rebus necefficarem : id aucem falfum eft , nam Præscientia hominum non est causa rerum, neque aliquid ponit in rebus ; ut fi ego( verbi cau-(a) Divina revelatione cetto prænofcam futurum esse ut crastino die pluat, non propterea ego ero caufa quod die crastino futura sit pluvia . & tamen fine dubio pluet, sed non minus contingenter quam fi nihil præfcifcam. At neque Præfeientia Dei quatenus ed Prafcientia Dei imponit rebus necessitatem : ideo primo, quia sicut Deus præscit quid homines facturi fint, sic etiam præscit quid iple facturus fit; non aurem cogit Prascientia Dei ipsum Deum ut aliquid faciar, esgo neque homines cogit : præteres, Præfciennia mea non imponit rebus necessitatem, quia non eft causa rerum ; at ob candem causam l'ezlcientia Dei non imponit rebus necessiratem , neque enim Præfcientia Dei eft caufa rerum, ut patet, quia actus non poteft effe caufa objecti lui fed contra objectum est potius causa actus.

6/2-2

bonis

Gla

uta ef

mana

Prefit

rii, 6

prima

necessia

Q noe

pol

em,

turs.

ndi. Quia

tum

noa ntia

ne.

m

tn.

å

10

n

1.

Quod ad Secundum attinet, obiicitut primo ad hunc modum, Deus necessario prænoscit omnia sutura, nec porest ullo modo seri ut is sa saliatut: Ergo omnia sutura ex necessirate, evenient. Resp. Ex eo quod Deus omnia sutura prænoscit, ejusque Præscientia non potest salli, non lequi quod res omnes suturæ eveniant necessirate absolute dicta vel necessirate consequentia, sed tantum necessirate consequentia; neque non motiva vel impulsiva. Præscientia enim Dei non esticit vel movet res ut sint vel agant; quia, ut supra diximus, res non ideo sutyræ sugr quia præscientur,

58.

feiuntur, fed pottus ideo præsciuntur quia fun. ra funt. Seeundo objicitur, Si illud quod pravi fum vel præfeitum eft poteft non evenire, fallem Præfcientia Dei: Sed ca falli non poteft : Bigo quod pravifum eft non potelt non evenite, atque adeo evenier necessario, Refp. Estius hanc propolitionem, Qued prævifum eft poteft non evenire, duplicem habere fenfum, compositum scilicet & divifam. Compositus sensus hicese, Simul confifeunt vealiquid fit prævifuma Deo & tames non eveniat ; quo fentu falfa eft Propofitio. Divifus vero fenfus hic elt , Fieri potest ut hac in ( demonstrata ca quæ prævisa est ) non evenia; & in hoc fensu vera est Propositio : lapsus enim Adami prævifus eft, & lapfus Adami poruit non evenire fi confideretur quatenus pendet à libero hominis arbitrio, quamvis quatenus à Deo prævifus eft non potele non evenite. Adformam ergo ergumenti respondetur, Prascienriam Dei non falli, imo non posse falli; quia illud quod præscitur à Deo, quamvis in sua natura consideratum possit evenire vel non evenire, fi tamen confideretur quarenus à Deo præscitut vel prævidetut non potest non evenire. Sequitur ea omnia que à Deo præsciuntur diverto respectu effe necessaria & contingentia ; necessaria quidem ex suppositione, contingentia vero natura fua: arque adeo absolute loquendo funt contingentia, & fecundum quid tantum necessaria, quia id quod convenit rebus. secundum carum naturam , absolute iis convenit; id vero quod ex suppositione vel accidente iis convenit, fecundum quid tantum iis convenit, non vero absolute.

Si id quod prævisum est etiam postquam prævisum est in natura sua consideratum potest evenire vet non evenire, sequetur id qued præ-

rilum a

re qu

Praic

frient

Afferen

rientia I

ptentis

moore

ram I

heatice m fuic

Jappet

es in fi

citara

u fua n

non tan

1, 30

diform

thi au object

CTAR VI

dinat

ipfu:

Deus

adba

ceffit

quo

um

prin

Pra

lan

19

Deancold. Profe, Del cum Conting. rerum. 351 meft, refpectu mutabilitatis fum natura, id , quetenus fecundum naturam fuam manet ifferens, poffe fallere Præfcientiam Dei, quia 10 00 00 00 no ca ehiciamus ejus naturam, adhue poteft aliter ire quam Deus præfcivit. Reft. non inde fe-Prascienciam Dei posse falli, quia objedum Mientiz non eft ces quarenus eft natura fua differens ad urramque partem ( fic enim Præientia Dei effet omnino incerta & vaga ) fed menus oblatis his vel illis occasionibus in suo 10 impore inclinatura & fe determinatura est ad 43 ram partem : exempli caufa, objectum Pra-1 Retie que Deus præsciverat Adam lapfurum m fuir voluntas Ada quatenus erat indifferens 1 depetendum aut non appetendum, fed quateis in fuo tempore crat certe & determinate apmura pomum; quamvis ergo voluntas Adæ ulua natura confiderata potuit non appetere, mamen inde fequetur Præfcientiam Dei pomiffe falli, quia ad hoc ut scientia aliqua fie falfe, aut poffir effe falfa , sequiritur ut poffie effe domicas inter ejus objectum & ipfam ; volunat sutem in natura fua confiderata non crat objectum Præscientiæ, sed pouius objectum ejus nat voluntas quatenus in fuo tempore erat indinatura ad appetendum pomum. Quarto, Si lapfus Adami ideo non potuit non evenire quia Deus præscivit Adamum lapfurum , sequetue due Præscientiam Dei imponete rebus necefficatem; illud enim imponit necessicatem quod denominat rem necessariam. Refp. illud foum imponere neceffitatem alicui rei quod eft prima ratio cur illa res non potuit non evenire ; Prascientia autem Dei non fuie prima tatio cua lipfus Adæ non potuit non evenire. Hoc autem declaratur, quia res non ideo certo futura eft quia prafcitur, fed ideo prafcitur quia certo futura ...

SECTIO XII: Difp. II. tura eft: fi ergo quis quærat, unde eft quod Det certo præsciverit Adamum lapsurum, responde primam illius rei rationem effe quia Adam cent erat lapfurus , atque adeo prima ratio cut Ade lapfus fuir neceffario eventurus erat quia volucras certo erat inclinatura fe ad appetendum po mum. Sie fi loquamur de præfentibus, certine do mez feientiz qua ego feio ca quajam funt effe, non imponit præsentibus eventibus neces fratem, prima enim-ratio cur præfentes eventus non pollint non effe pro hoc tempore, non el quia ego certo fcio cos jam effe, fed quia reven jam funt; ideo enim quod præfens eft non poteft non effe quia jam revera eft, ideo etian quod jam est præseritum non porest non elk præteritum quis jam revera præteritum eft , & per conlequens id quod est fututum non, potel

non evenise quia revera eft futurum.

De con

x6ftent

oc anni

Aentia.

M. U

implicia

ercept

um eft

que a

dici Se Muali

um So

mia r

intmiti

METC

ed q

dunt.

etlan

Dei

din

ordi

debe

dun

Dog

que

lici

pra

E de h

z pol

60.

Priulquam claudamus hanc priorem partem, operæ pretium erit recolligere omnes Diftinctiones Præfeientiæ Divinæ quas fupra fparfim pofuimus. Primo igieur dividimus Præscientiam, Det in absolutam & conditionatam. Conditionata eft qua Deus sciverar quid effet eventurum fivel hoc vel illo modo estent eventura: Abfoluta el qua Deus postquam decrevit quo ordine tes conflitui velit, cerro scivit quid effet eventurum in fingulis comporibus; Secundo dividicut Scientia in Scientiam vifionis & fimplicis intelligentie Scientia simplicia intelligentie elt qua Deus. intelligit omnia que pollibilia funt polle fieth & omnia que eventure funt polle evenire ; Soinna visionis vel intuitiva est qua Deus res omnes prælentes; præteritas & fururas intuetut tanquam actu exfistences in sua temporis differencia; exempli caula fecundum hanc feientiam itsucturea que furrune anno superiori tanquam exister.

De contord. Prafe. Dei cum. Conting. rerum. 355 roftentia fuperiori anno, & ca quæ exfiftunt beanno tanquam exfiftentia hoc anno, & ea pofea exliftent intuetur tanquam actu exfifenua illis temporibus vel annis qui sequun-". Ubi notandum est priorem scientiam dici implich intelligentie, quia eft fimplex retum perceptio absque intuitione; intuitio enim tanum eft corum quæ actu exfiftunt , fiquidem ca que actu non exfiftunt qua talia funt proprie imerinon dicimur. Notandum item eft cam. dei Scientiam abftractivam, quia abstrahit ab Musli exlistentia. Notandum itemest posterioum Scientiam dici non elle simplicu intelligentia, quis non folum eft rerum perceptio, fed etiam inmitio; ejus enim objectum omnia præfentia, praterita, & futura : praterita tamen & futura qua talia non funt objecta incuitionis divina. led quatenus coram Deo in suo tempore exisfunt, atque adeo non tantum percipiuntur, fed chim videntur. Denique dividitur Scientia Dei ip peculasivam & practicam. Scientia speculativa Deieft que confiftit in cognitione veritatis, quia dinuda tantum apprehensio objecti : Scientie teto prastica est ca Dei cognitio qua novit quo ardine & quo modo res omnes fieri & disponi debeant; exempli caula, antequam creavit mundum, per Scientiam practicam noverat elementa polle admodum commode disponi co ordine quo iam disposita funt. Atque hanc Scientiam Macticam dicunt Theologi effe rerum caufam, quia figut ars fe habet ad attificem , ita etiam hæc practica Dei scientia se habet ad magnum illum mundi Opificem. Verum notandum eft, non inde lequi Præfcientiam effe rerum caufam ; quia, her Sciencia practica eft longe diversa à Prasientia: Prafcientia enim ell ca Dei cognitio qua novit tes futuras fore, & hac nullo modo eft caula

cef

atus

ven

PO-

ffe

&

ca

-

elles Dei cognitio qua novit quo modo & quo ordine res futuras producere debeat, atque adeo non est nuda apprehensio rerum futurarum, sed simul etiam apprehensio modi & ordinis quo res sieri debeant, atque adeo pro objecto non habet rem suturam qua sutura est, sed quatenus à Dio hoc vel illo modo, vel hoc & illo ordine producenda est, id est, produci debeat.

Pars II. Difput.

61.

Sequitur jam altera pars hujus Disputationi qua acturi fumus de concordia Providentia Del cum Libersase Abierii. In qua parte, omiffis alin rebus contingentibus, tantum loquemut de actionibus liberis humanæ voluntatis quæ maxis me contingentes funt : fi enim oftendere valeamus quo modo Providentia Dei concordet cum Abertate Arbitrii nostri, cujus actiones maxime contingentes funt, evidens erit Providentiam Dei nullius futuri eventus contingentiam tollere, vel, ut alii loquuntur, necessirarem iis impomere. In hac ergo parte primo afferemus yariat diftinctiones Voluntain Divine, que afferuntur à Scholasticis, quia illæ distinctiones magnum ulum habene in folyendis quibufdam difficultaeibus Providentiæ Dei, præcipue de permissione Mali. Secundo, tractabimus ipfam principalem difficultatem, & utiliffimas illas duas conclutiones Fonfeca de Decresis Dei circa actiones liberat explicabimus & confirmabimus. Tertio, difficultates aliquot occurrentes enodabimus, & randem appendicis loco subjiciemus illam Questiunculam de Fato & Fortuna.

62. 1. Volun-14 Dei. Interna, & Ex-1sfna,

Quodad primum attinet, distinguunt Scholassici Voluntatem Dei, eam dividentes in internam, quæ pro objecto habet ipsum Deum, & secundum quam Deus suam Bonitatem anteomnia vult, & in ea penitus acquiescit; & exter-

MAIN

DI

m quæ

ierent m, fei

e, qua Limper Dcit, q

permi

nsci

abfoli

eft qu

alis C

rejici

95.2

me

heift

De

isai

id'p

biole

200,

em e

io m

cipes

ani

iter

many

bicz

late

con

lund

hon

907

pra

De concord. Provid. Cum Libert. Arb. 355 que pro objecto habet creaturas, & lecunmquam Deus ab aterno voluit omnia bona mouz bona funt, voluitque permittere ut maferent, Secundo , dividitur Voluntas Dei exe feu ea qua respicit creaturas, in precipien que Deus facienda imperat, fugienda vetat i pintem, men, lecundum quam Deus bona tantum Efficiene , quia scilicet sola bona absolute vult fieri; rem, semitsentem, secundum quam Deus aliquid Permitwhen a creaturis quod iple non approbat, ma mscilicer, Tertio diftinguitur Voluntas Dei ebfoluten & conditionalem. Voluntas Dei abfolu- luta, & reff qua Deus quædam vult citra conditionem , ulisest voluntas salvandi nonnullos homines eficiendi alios : Voluntas conditionalis eft qua Conditiostaliquid voluit lub conditione, quo modo nalis. com velle dicune nonnulli omnes falvare fi in Anflam credant , Quarro diftinguitur Volun. 3 Ante. Dei in antecedentem & consequentem ; que di- Confeinflio ut intelligarur , sciendum eft polle ali- quent. sidprima fui confideratione, id elt, quarenus bolute confideratur, bonumelle, quod tamen m adjuncto aliquo consideratum (que quimeft consequens illius consideratio) contras modo fe habeat; fic Princeps confiderans. iresfuos abfolute & ut cives funt s vult corum unium falutem, confiderans veto civem aliuem ut homicidam, vult ejus mortem : fimiiter Deus quædam velle dicitur fecundum primim & nudam serum confiderationem , ut verbicaufa, vult omniam bominum falutem volumtue hac antecedente ; quædam vero velle dicitut consequenter, id eft, voluntate qua res cum adlunctis confiderantur, ut verbi caufa, impiorum hominum morrem æternam. Etli enim Deus cum confiderat homines qua homines funt, cos non predestinat ad aternam poenam; dum tamen

vid. in

quo

fed

en c

abet

Die odu-

onis

Dei

aline ce

XI

120

IM ne

1

3

90

1

956 SECTIO XII. Difp.II.

eos confiderat quatenus peccatores funt, idel quatenus in Adamo lapfi, ille juste potest att nam pænam iis præparare, & velle in ætetnur u f

not

eri; it

mus i

e qu

nan

rànc

einm

amo erai

div

ficit .

nicqu

ni, n

rel

dunt

ists

omni

thot

AUTO

nz ;

Dev

lice

270

140

cos punire voluntate hac confequente.

63. 4 Qrdi-BATIA & Extraordinaria

las figni,

o bene-

placiti.

Quinto distinguitur Voluntas Dei in ordina Mumi riam & extraordinariam : illa ordinem in operior tum naturæ tum gratiæ femel farcitum à De bemu perpetuo fervat; bee ab ordine illo quotinin videtur aliquatenus recedit , quippe cui feipha non simpliciter alligavir. Sic Deus secundun hanc volunserem extraordinariam quoldam inlo lita & miraculofe quadam ratione convertit, alios præter uficatum morem punit & perdit Sexto, omnium celeberrima divinæ Voluntal P. Vobundiffinctio eft ea qua dividitur in veluntat m ben & voluntatem beneplaciti; qu'im nonnulli purat effe eandem cum divisione in arcanam & revelo sam, Harum voluntatem altera fimpliciter & proprie ch Dei voluntas ; altera vero qua talis elli metaphorice tantum voluntas appellatur: dicitut enim Voluntas beneplacisi in Deo, secundum quam abfolute quiequam conftituir & decrevit! arque hec voluntas eft proprie dicia Dei Volunsan,eft enim æterna,immutabilis,& necessario el ficaxideque ea intelligendum est illud, Voluntati ejus que refiftes ? Voluntas figni dicitut temporarium aliquod fignum voluntaris, id eft, res alique vel actio que voluntais lignum elle folt apud homines.

Atque hacek Voluntas Dei pro-Prie dicta Pelunias Signi 944.

64. Signa Voluntam Divi. quinque.

Quinque numerantur figna Voluntaris divina à Magistro Sententiarum Petro Lombardo; videlicet, Pracepsum, Confilium, Prohibitio, Permisio & Operatio, quotum unumquodque Voluntas Dei dicitur, sed improprie, appellatione feilieet sumpta ab eo quod accidit circa volunta. tem humanam ; folent enim hæc effe figna voluntatis in hominibus : Verbi caufa, cum pracipimus.

Beconcord. Provid. cum Libert. Arbit.

inga

din

ribe

De

es in

Pho dur

nío

dit ani

3"

201

10

ro-

A,

01

feu mandamus & fuademus aliquid , id munque teveta volumus ficei, imo sempet vounon coacti, certum est nos velle id absolute in item fiquid permittimus quod impedire fumus, id vellecenfemus, & reveralape vomusindirecte illud fieri; denique fi quid prodemus, putamur velle id non ficti. Cum ergo ecquinque à nobis habeantur figna voluntatis, mana, cuiam cum Deo conveniunt accipiunrinobis tanquam figna Voluntatis Divinæ. eumficonferantur hæc figna inter fe, & acperationem effecertissimum signum Voluntadrine: quandocunque enim Deus aliquid ficht, proculdubio vule illud fieri; fed non ucquid præcipit aurconsulit vult absolute fii, mandat enim & fuader omnibus hominibus relipifcane, fed non absolute vel secundum dansatem fuam beneplaciei vult amnes relipicee; fi enim id absolute vellet fine dubio fieret. um volunçati ejus quis resistet? Sic eriam non mnia quæ Deus prohibet vult absolute non bei, nam prohibet peccata, sed tamen non habet bfoluram voluntarem ut peccata non fiant, Eoum item quæ proprie permittit tantummodo unil proprie velle dicendus eft, quia corum authornon est (peccara intelligo) nec tamen male nomeratur permifio inter figna Voluntatis divine; idque quia Scriptura Sacra dicit interdum Deum facere mala, id eft, peccara, scilicer permittendo ; unde secundum illum loquendi modum possumus etiam dicere eum velle mala, scilicet voluntate permistente, etli non voluntate Effins

procurante. Potro quinque his fignis Voluntatis divina adjicis im enumeratis Eftius adjicit fextum, feilicer. fedicer.

Prapa-

a oc slut an enda

en I

rest o

ZIC

Bet

lifet ?

hlunt

wi bu

udun

nusa,

zvi

usio

inc

olan

orius

att

ldan

decre

potui cellit

De

Se

oha

min!

adeo

MI

Nim

mi

tot

Prapara-

158

Praparationem ; ut Voluntate praparationiside le dicatur Deus, quod erfi fecundumfe nec we nec faciar nec facturus fir, viderur tamen vel fecundum præviam præparationem, quia feilie ejulmodi præparacio nobis fignum elle fol quod eam rem facere velimus, luxia hunem dum Deus dicitur velle falutem corum quib falutem offert, & media præparat quibus fal tem confequi possunt, licet illi nunquam fal rem confequantur, licet etiam ipfe absolunt decretiva voluntate non velit cos falutem alle qui. Priufquam claudamus hanc partem distinctionibus Voluntatis Divina, non inuti erit adjicere illam diftinctionem Voluntaris vinæ in approbativam tantum , & decretiva quam diffinctionem etfi Scholaftici non exp cent, cum reliquis tamen aliquando coguntuit uti. Voluntas ergo approbativa eft ea fecundo quam Deus non abfolure fratuit & decrevit hæcvel illa res fiat, fed tantum rem aliquaman probat : exempli caufa, Deus yuk omnes hom nes non peccare volunsate bac approbativa, qui scilicet approbat & amar puritarem & integrit tem; non vero absolute flatuit & decernit prohi bere & arcere homines à peccato. Voluntas den tiva eft qua verus deus absolute flatuit & effici citer valt hanc vel illam rem fieri.

6. Volunpm approb bativa.

Dere-

66.

Provid.
Dei quomoda camoordes
cum Libertase
Arbitrii.

Quod ad secundum artinet, Fonseca in explicatione lib. 6. Metaph. cap. 5. quast. 5. Sell. proponit duas conclusiones quæ nobis maximo uliles videntur ad stabiliendam concordiam Providentis Divinç & libertatis Arbitrii humani. Priorem conclusionem proponit his verbis, Ante omnem, inquit, Prescientiam astuum libertam, sorum nullus suis ab eterno predesitius quotum verbotum sensus hic est, Antequam Deus præscivit yel pravidit in quam partem bumans

Beaucord, Provid, cum Libert, Arbit. un voluntares inclinature effent , fi he vel le occasiones illis offerrentur, non absolute um illas, neque decrevir concurrere ad eliledas has actiones porius quam illas. Hæc aum conclusio Fonfecz etfi duabus tantum monibus ab iplo Fonfeca confirmetus, variis well confirmari. Prima tatio fit hæc; Si Deus remo voluiffer voluntates hominum elicere sactiones porius quam ilfas, fi, inquam, voiferantequam pravidit in quam pattem ipla duntates inclinatura effent, pratipuit volunni humanæ usum liberi arbierii sui : At abudum'eft posterius : Ergo & prius. Exempli ufa, fi Deus ante omnem Præscientiam qua ravidebat voluntarem Adami fi rentaretur per alionem uxoris appetituram elle elum pomi, inquam, ante hane Pexicientiam voluiffet oluntarem Adami elicere appetitionem pomi mi pointarem Adami elicere appetitionem appetitionem, præripuisset Adami points quam aversationem, præripuisset Adami poptestarem non appetendi pomum; posteria quam enim ille absolute voluit & decrevit ut Adamus appeteret pomum, cum voluntas ejus kereniva fir necessario efficax , Adamus non foruit non appetere pomum ; quæ quidem netellitas à nulla causa profluxisset præterquam Decreto.

161

cm

uib Tafe

fah

erg affe

uti

raw xpli

Secunda ratio fit hæc; Si Deus ab æterno poluit voluntatem Adami appetere esum pomi, piulquam præviditejus inclinationem, arque adeo fi ab zterno voluie ejus voluntatem inclisariad hanc partem potius quam ad aliam, ille tempore eriam ad exleguendum fuum Decreum inclinaffet & inflexiffet voluntarem Adami ad appetendum pomum : At absurdum eft policius; Ergo & prius. Ratio propolitionis eft. quis

quia si Deus ab æterno voluit voluntatem inch pare in banc partem potius quam in illam atqu adeo fi per decretum fuum determinaffet vo luntatem ad alteram partem, ille etiam in tem pore irrefistibili determinatione voluntatemi m: G alteram partem determinater, idque ne ejus de eretum effet irritum, arque adeo eventu careier 19018 Præterea evidenter fic etiam declaratur propofi tio; Si Deus ab æterno voluisset voluntates Adami apperere esum pomi, ille in tempore el fecifict ut voluntas Adami appeterer elum po mi, alioqui ejus decretum certo & infallibilite non impleretur; fi enim co tempore quo Ada mus appetite pomum , Deus per icalem actio nem non determinavit voluntatem ejus, fed te liquit cam liberam & indifferentem, fequetu edire ejus decretum non effe infallibilitet & intvita biliter impletum. Quod ad minorem illius fyl logifmi attinet, feilicet abfurdum effe afferti Deum in tempore determinare & inflettere volunte ses ad alteram partem, nos evidenter fupra offen dimus in disputatione de Concursu, cotum do etrinam qui aiunt Deum inflectere voluntatent ad hoc porius quam illud volendum elle expofitam variis abfurdis, qualia funt Hominem no babere libertatem sui arbitrii, item, Deumeffe an thorem Peccari.

Tertia tatio fit hæc; Si Deus ab æterno vo-Juit voluntatem Adami inclinari ad appetendum esumpomi potius quam ad illum verlandum, Deus non potelt dici permifife Adamum appetere esum pomi; si enim ipfe nullo modo prævidens inclinationem voluntatis Adami, apsolute voluit Adamum appetere esum pomi,proculdubio ille non vere dicerur decrevisse permittere illam appetitionem fieri, sed potius authorem effe ut fat ; quomodo enim poreft quis di-

41.

De

velle 1

anc di

ACTOE I

Riones

monis

etere

imp

m;

edno

even

te ne

ecret

nis ft

Qu

clina

mer

Aion

equit

eceff

ceffica

tut, p

fratet

it no

inclin

let A

ntio

tete (

tnim

conc

illan

pulla

vel

9cca

De concord, Provide cum Libert. Arbier. elle permittere aliquid fieri, si ipse absolute et vel cupiat illud fieri ? Deinde, fecundum edicendi modum non facile eft diftinguere graum quo Deus decrevit bonas hominum fienes fieti, & Decreium quo permittit malas i fi enim ante omnem prævisionem inclirionis hominum velit utrasque fieri, ille non ngir poterit dici permittere has quam illas. merea, iplum Decretum permittendi evidenrimplicare videtur Prævisionem aut Præscien-m; qui enim statuit permittere aliquid ficri, kdao pravider ; primo pravidet illam rem eleventuram, deinde prævidet fe poffe impemene fiat, unde tandem ftatuit non impedite : keretum enim permitteadi est decretum quo is flatuit non impedite illud quod poteft imedire.

m ad s de

ciet

pof

iren

po lite

da

10

10-

ica. Quarta ratio fit hæc; Si Deus ante prævilam adinationem voluntatis noftra, decrevit conuntre cum voluntate nostra ad eliciendam hane dionem porias quam oppolitam, necessario equitur Deum impoluisse voluntatibus nostris ecefficatem agendi, &, quod majus eft, neeffiratem eriam peccandi. Hoc autem declaraun primo, Quia illud imponit rei alicui necesfintem quod eft prima ratio cur illa res non pofft non evenire : si ergo Deus ante prævisam inclinationem voluntatis Adami absolute voluisle Adami voluntatem appetere pomum, prima mio cur voluntas Adami non posset non appeme effet quia Deus ab aterno ita voluit; nulla thim datur ratio curita voluit, vel cur voluit concurrere potius cum Adamo ad eliciendam illam actionem quam ad eliciendam oppolitam, sulla, inquam, datur ratio, si modo Præscientia vel prævisio futuræ inclinationis non præbuit occasionem illi ita statuendi. Deinde, si Deus ab Q.

69:

Dec

m De

evidi

ne lette ben

es ab

CHITT

at pro

o præv

diun

unere

oreff ;

hiona

MIN

m T

dioner

condo

e Ad

offerac

le post

Salice

illam

ermi

tentar

000 C

lantar

nem |

randu

mo t

man

Ada

vider

rel 1

cum

petit

COD

al illas

ab zterno decrevit prabere concurfum luur voluntari Adami ad eliciendam appetitioner pomi solummodo, si, inquam, Deus ita decre vit ablque præscientia fururæ inclinationis, im poluit Adamo neceffitatem peccandi. Hoc auto ita declaratur; Si Deus præripuit Adamo pote flatem non appetendi pomum, impoluit ei ne cefficarem apperendi, & per confequens peccas di : at Deus, ex sententia adversariorum, preripuit illi eam porestatem, quia tantum decres illi dare concurlum ad eliciendam appetitio nem, non vero ad elicien lam rejectionemilli pomi, arque adeo per illud decretum præripu illi potestatem non appetendi vel rejiciendi i objectum; neque enim potuit Adamus rejicen illud objectum nisi haberet concurlum Deiat eliciendam rejectionem. Praterea, fi Deus jan negaret concursum nobis ad eliciendam ullam actionem voluntaris, aperte præriperet nobis ulum noltræ voluntatis : ergo pari ratione , decrevit ab zterno concurrete tantum cum voluntate Adami ad eliciendam appetitionem, at que adeo negare illi concurfum ad eliciendam rejectionem, id eft, oppolitum actum, apett etiam ei præcipuit potestatem appetendi ve tejiciendi esum pomi; fi autem Deus per decittum fuum impoluit Adamo & ejus fuccessoribut necessitatem peccandi, plane sequitut cos non seprehendendos elle propter peccata, ipla enim wario naturalis docet neminem reprehendendum effe proptet id quod vitare non potest, yelad quod agendum eft ei neceffiras impolita, ficut Supra monebamus dum loquebamur de libertate Arbitrii, & disputaremus contra cos qui aiunt voluntatem hominis effe liberam à coactione, non vero à necefficare.

Secunda Conclusio Fonfecz haceft ; Poff-

50,

m Deut fecundum noftrum concipiendi modum im item otenevidit in quam partem inclinatura effent noffra ilmiates, cum ha aut illa occasiones iss offerenstarrere ad eliciendas in hoc velillo sempore has dillas actiones in quas voluntares noftras inclinapravidebas: exempli caula, Deus ab ætermiurum pomum, & propterea decrevit cononere cum Adamo ad eliciendam appetitioum pomi. Ordo ergo decreti divini fecusm hanc conlutionem Fonlecz its explicari orell; Primo, Deus habet Præfcientiam confiionatam que previdet Adamum appetiturum omum, si offeretur illi talis occasio; babee dionem Adami dirigere ad gloriam fuam : fecondo, quia pravidir le posse ex illa prava actione Adami , quam Adamus habiturus effet fi ci offeratur talis occasio, quia, inquem, pravidir éposse ex illa actione magnum bonum elicere, falleet manifestationem gloriz fuz, ideo voluit illm occasionem Adamo offerri, id eft, volust ermittere Evam à Serpente leductain Adamum tentare : rertio, Deus fecundum Præfcientiam non conditionatam fed abfolutam pravidit voluttem Adami inclinaturam effe ad appetitionem pomi, co scilicer tempore quo Adamus tentandos effer: quarro, partim ne præriperet Adamo ufum fui Liberi Arbierri pareim ut gloriam minifestarer, decrevit concurrere cum voluntare Adami ad eliciendam illam volitionem. Unde evidenter pater non ideo Adamum fuille lapfurum rel appecieurum pomem, quia Deus decrevie cum ejus voluntare concurrere ad eliciendam appetitionem ; fed contra , Deum ideo decrevisse concurrere ad eliciendam illam actionem pu-BUIS.

Can

itio-lius did

ere

tius quam aliam, quia prævidit voluntatem eins in talem partem inclinaturam fuille cum talis occasio illi offerrerur. Hac autem conclusio co manifestior apparebit, si revocemus illud in mentem quod supra diximus, Causam secundam determinare primam ad speciem actionis, & voluntates noftras, antequam eliciant suas volitiones, præbere Deo occasionem concurrendi cum iis ad eliciendas potius has vel illas actiones quam ad eliciendas contrarias. Si ergo Deus in tempore ideo concurrit cum voluntate nosta ad eliciendum actionem hujus speciei potiut quam alterius; ideo, inquam , ita concuttit quia vidit voluntarem nostram co inclinare: pan ratione etiam credendum eft Deum ab ætemo ideo decrevisse concurrere ad illam speciem actionis potius quam ad aliam, quia ab æterno prævidebat voluntatem nostram oblatis his vel illis occasionibus inclinaturam esse ad hanc pattem potius quam ad illam .

Hæ funt duz ille Conclusiones Fonfeczi que optime declarare videntur concordiam Providentie Dei cum libertari Arbitrii noffri; ex his enim manifeke fequitur Deum per Decreta Providentia fus non imponere nobis necessitatem hoc vel illud volendi : ex his item fequitur Dei-Decreta non est causas cur hoc vel illo tempore hane vel illam eliciamus, & per confequens ex infallibilirate Decretorum Divinorum non fequi omnes actiones noftras liberas evenire necesta rio necessitate canfali : tantum enim ex illa infallibilitate Decretorum sequitur actiones noftras liberas evenire necessario ca necessitate consequenzia, que non est caufalis vel meriva, arque ades decreta Providentie Dei non magis tollent liberestem Atbierii noftri & contingentiam noftrarum actionum, quam Præscientia Dei, de qua ini prion

71.

ead has Auros, rur hoc ouid ref krint it deo app Smiliter na decre Peecata Sienim crevit, & per c nee fuff vero an mitato speciei,

De a

niori pa

rentura

deo actu

es quia

as vel il

decrevit

idit nos

on adm

exfecuti to not dum n dentiz fin At rom a net, u caufa c atque :

necest.

ita ag

Prov

ous pra

De concord . Provid . com Libert Arbit. 365

piori parte egimus : ficut enim res non ideo erentura elt quia præscita est; ita etiam nos non ideo acturi fumus fecundum has vel illas actione quia Deus decrevit nobifcum concurrere ad is velillas actiones eliciendas; fed potius Deus decrevit concurrere ad tales actiones, quia prærdir nos ita acturos. Erunt force quidam qui madmittent Deum ideo decreviffe concurrerad has vel illas actiones quia pravidit nos ita duros, fed potius dicent Decretum effe caufam mhoc vel illo modo agamus. Sed viderint ip fi quid respondeant ad argumenta supra allara: videint item an decorum fit afferere Adamum ito appetiffe pomum quia Deus lta decrevit; & Smiliter nos omnes ideo male agere quia Deus m decrevit. Quod enim eft referre omnia nostra Percara in Deum ut in causam, si hoc non est? Sienim Adamus ideo appetiit quia Deus ira decevit, certe Decretum Dei erit prima \* peccati, &per confequens Deus erit vera caufs peccari : accsufficie Decrerum effe causam actionis, non tto anomia; idque quia anomia necessario comitatur talem actionem quatenus est actio talis feciei, ut lupra oftendebamus.

Providentia Dei, ut statuunt Theologi, duabui præcipue partibus constat, scilicet Decreiu & ensembiene Decretorum; quod quidem nos hoc loco notandum duximus, ut manisestum sit secundum nostram sententiam, nullam partem Providentiæ Divinæ præripere nobis libertatem nostri Arbitrii, aut tollere contingentiam nostranum actionum. Non quod ad decreta attinet, ut supra monuimus; illa enim non sune sussacur hoc modo porius agamus quim illo, sique adeo non sunt causa cur hoc vel illo modo secessario agamus; quod enim non efficit nos sta agete, illud non imponit nobis necessira-

72.

semita agendi. Ubi etiam notandum eft, quan difficile fit iis qui tuentur oppolitam fenteneiam , tueri concordiam Providentia Dei cun libertate Arbitrii: dicunt enim voluntatem de cretivam Dei effe caufam cur hoc modo potiu quam illo agamus, effe, inquam, caulam efficaciffimam & nequaquam impedibilem ; unde menifeftiffime fequitur voluntatem Dei deceniwam imponere nobis causalem, vel, ut loquitut Iunius, caufantem necessitatem ita agendi. Quod ad alteram partem Providentia divina, scilient decreti exfecutionem, attinet, evidens eft exis que supra diximus de Concursu, Deum extequendo decreta sua circa actiones liberas, nos imponere nobis necessitatem hoc vel illo mode agendi. Exlequitur enim decreta fua circa te ctiones liberas partim offerendo nobis occasio nes agendi, partim cooperando nobifcum in eliciendis actibus liberis : at neque offerendo obje a imponit nobis necessitatem agendi, ut evidens est s neque cooperando efficie ut nos hoc modo potius quam illo agamus, quia, ut supra diximus, Deus non determinat nos ad speciem actionis, sed nos potius illum determinamus, præbendo ei occasionem concurrendi ad elieiendam hanc actionem potius quam aliam : fi autem. Deus per actualem fuum concurfum non efficiat ut hoc modo potius quam illo modo agamus, manifestum est eum per concursum non necefficate nos ad certam speciem actioniss quod enim non efficit ut agamus, non efficit ut necelfario agamus. Concludimus ergo hanc partem Lujus Disquisitionis hoc lyllogismo; Qui neque per decreta fua neque per exfecutionem decrett efficit ut hoc modo potius agamus quam illo, is neque per decretum; neque per exsecutionem decreti imponit nobis necessitatem agendi hoc modo.

De edo por esta para

um ille meiæ f um imp to poeiu ollie til

dionus ne Rep no office ni necel

Quode de la concessa de la concessa

offunt foffrin for Rati sonnul huntur

TE Bed

Schola Deus omnes flarues hoc ve

das co tio nec ceffari gere

ventu nes h

De concord. Provid, Com Libert. Arb. 167 noto petius quam illo: At Deus neque per De-Decretorum efficit ut agamus hoc nodo porius-um illo. Ergo Deus neque per Decreta provimis fue neque per exfecutionem Decretob potius quam illo, & per consequens nonit libertatem & contingentiam noftrarum dionum. Fundamentum totius (yllogifmi eft ete Regula, Ille qui non efficie ne aliquu agat, ille mefficis ne necessario agas, id eft, non imponis

の日本語を書き

cet iis

e. Quod ad Terrium atrinet, varia funt argumenpo que poffent afferti contra noftram fententiam koncordia Providentia cum Libertate Arbitrii. trprimo quidem adferri possune argumenta un oftendunt neque lecundum noftram lenten-um verum effe afferere Providentiam non impo-mentessitatem assionibus liberis : deinde adterti offunt arguments oftendentia nostram hanclottinam de Concordia providentia & Consingenis Rabilire quidem bane, sed illam evenere, ur somulli loquuntus, qui admodum acerbe invemurin hane fententiam Fonfecæ & aliorum Scholasticorum. Prima ergo objectio fit hæc, Deur ab mterno prædefinivit & præordinavit omnes actiones liberas humanæ voluntatis, horvel illo tempore, item hac vel illa occasione, adeliciendas has actiones , non vero ad eliciendu contrarias; cum ergo hæc Dei Præordinationeceffario eventum habitura fit , homo neteffario agit ea que agit, nec potest aliter agere, quia Decretum Dei de tali concursu erentu carere non potelt. Refp. omnes action Rife. es humanas effe necessarias necesiitate confenentie, non vero consequentis; necessitas autem confe-

Dipue u.

forte sit necessitas cansalus vel impulsiva: Cume nim ego certo scio aliquem hominem ambulate hoc supposito quod mea scientia sit vera & cetta necesse est ut ille illo tempore ambulet secun absurdus ut dicat certitudinem meæ scientiæ im ponere illi necessitatem ambulandi: arque ado similiter dicimus certitudinem Decretorum De quibus decrevit nobiscum concurrere certistem poribus ad has vel illas actiones, non imponent nobis necessitatem hoc vel illo modo agendam cessitatem, inquam, causalem vel causantem.

74. Objett.2.

Secunda objectio fit hæc, Actualis Dei coo. peratio qua nobilcum cooperatur ab elicienda actiones, elt caufa nostrarum actionum: sicu enim homo qui cum Des cooperatur eft cau actionis; ita ctiam, imo multo magis, Deus ei eaufa actionis per cooperationem fuam : Hint infero eternam Dei voluntarem cooperand elle etiam caulam noftrarum actionum, natur priorem actuali cooperatione; atque adeo cum cooperativa Dei voluntas sit causa efficacissimi a nequaquam impedibilis noftrarum actionum, manifeste sequerur cam imponere nobis necessitatem causalem hoc vel illo modo agendi. Resp. non sequi s Ut enim aliquid imponat agenti libere agendi necessitatem causalem vel msivam, non fatis eft ut fir caufa actionis libera, sed requiritur ut sit causa cur agens liberum hoc modo potius quam illo agat, vel ut impellat eum & determinet ad hanc speciem actionis potius quam ad aliam : At lecundum nostram lensentiam decretiva Dei voluntas qua voluit cooperari cum Adamo, verbi caufa ad eliciendam appetitionem pomi, etfi sit causa ipsius actionis non tamenell caufa cur Adamus ita egit ; idque quia

302

De col quia, ui currere, non vero crevit ita

Terris
in int neces
int nece

ab ærer nit us li nes not marar agente quod // & ille re ad :

> decres decres decres tis Activelin fuiffe

often tem i pient volu ci les nari

lunt

De concord. Provid. cum Libert. Arbit.

quia, ut fupra diximus; Deus decrevit ita conmere, quia prævidit Adamum ita acturum , non vero contra, Adamus ita egit quia Deus de-

derit ita concurrete.

Tertia objectio, A quo res aliqua denominamineceffaria, illud imponit rei neceffirarem : At Objett s. emitudine decretorum divinæ Providentiæ denoftris actionibus liberis illæ denominantus necellaria: Ergo certitudo decretorum imponit necefficarem actionibus nostris. Refp. ad pro. Refp. positionem, Hlud folum imponere rebus neces. ftatem, à quo ranguam a prima ratione cur illa mon poffint non evenire neceffariæ denomiunturipfæres: at Voluntas Dei decretiva, qua barerno decrevit nebilcum cooperari in actionitus liberis, non est prima ratio cur illæ actiones non possint non evenires imo non est primaratio cur eventura fint vel profectura à tali. gente. Sienim ego quæram ex aliquo, unde fic quod'A damus non potuit non appetere pomuin, &ille respondeat, quia Deus decrevit concurreread appetitionem, & non aversationem illius ejus; quæram ego, undenam fit quod Deus decrevit potius concurrere ad appetitionem quam ad averlationem; utrum feilicet Deus ita decrevit ante prævifam inclinacionem Voluntatis Adami, an poft cam. Si dicat, ante prævifam irelinationem, manifeste sequetur Deum impofuiffe Adamo neceffirarem peccandi, ut fupra oftendimns, aperte enim præripuit ei porchatem non appetendi; hoc autem pugnat cum Sapientia Dei & ejus Bonitate, tribuere Ad. movoluntatem indifferentem ad opposita, ponere tilegem ne appetat pomum, illique mottem nanari fi appeteret, & tamen ante pravilam voluntariam ejus inclinationem statuere tantum cum co concustere ad appetitionem pomi, non

ALLO

170 S.B. C T-1 O. XII. Difp. II.

vero ad aversatio nem, atque adeo ei adimete poteftarem non apperendi. Si vero dicat, Deum decreviffe concurrere ad talem actionem polt pizwifam voluntariam inclination em voluntatis A. dami, manifestum eft Deum decrevisse concurrere ad talem actionem quia Adamus iple erat ita acturus; atque adeo prima ratio cur Adamus, etat appetiturus pomum erat , quia appetiturus erat; hoc enim quod est appetiturum aliquid, hoc supposito quod sit appetiturum, non potest non appetere; ficut id quod actu appetit, hot polito quod actu appetit, non potelt non appetere eo tempore quo appetat, quia scil. nonpoteft simul appetere & non appetere.

76.

Roll.

Quarta objectio fit hæc, Si Deus ab aterno Objeff.4. decrevit cum Adamo concurrere tantum ad appetendum pomum, non vero ad aversandum, præripuit Adamo potestatem non appetendi, & imposuit ei necessitatem apperendi. Resp. Si decrevisset concurrere ad eam actionem & non ad aliam ante prævisam inclinationem voluntatis, effe verum : cum vero fecundum noftram fententiam cerrum fit Deum gloriofum ideo decreville concurrere ad illam actionem potius quam ad aliam, quia pravidit ejus inclinationem, nequaquam illud fequitur; fi enim Deus decrevit concurrere cum Adamo ad talem actionem quia pravidit inclinationem , ejus decretum non est causa cur Adamusita egit, & per confequens non imponit Adamo necessitatem itt azendi.

79. 8 hj. 4.5.

Quinta objectio hæc, Si Deus, inquit Tilenus, non est causa cur hoc potius mode quam illo agamus ; vel, ut ipfe loquitur; fi non determinat voluntatem noftram in actionibus liberis ad alteram pattem, sequetur voluntates nostras non regiaut guberpari à Providentia Dei: At

bfurdi lam pro videnti man reg Dei no teram | fiz lib

luntate knon biscom omnes am bo

noftras thio no nottro Sex

berm r

fortune tent fi cit co orem Prafe neque prade

ter in denti ingu action defin inten imo

ordin fub 1 effe 1 quat Disa

CHIL

ablus:

De concord, Provid, cum Libert. Arbit. 174 bhirdum eft posterius : Ergo & prius. Refp. il. Refe. im propolitionem non elle necellariam, Si Provilentia non determinat voluntatem, Providentia un regit cam ; idque quia quamvis Providentia Dei pon determinet noftram voluntatem ad almm partem, & lic pazzipiae nobis ulum nohe libertatis, veriffime tamen dicitur regere volutatem, primo, quia præscivit que appetenda knon appetenda funt i fecundo, quia cum nobicum cooperatur in actionibus liberis, dirigie omnes noftras actiones ad fui nominis gloriam, um bonas quam malas & tandem, quia actiones noftras malas limitat, neque finit nos pro arbimo noftro ea omnia præftare quæ ex pravitate toltrorum affectuum præftare velimus.

d,

fi

oc

Sexta objectio fit bac, Si actiones noftra liten non effent à Deo pradefinica, evenirent Objett. fonuito & prater Dei intentionem, nee cadetent sub Providentiam Divinam : At absurdum ch confequent, Ergo & antecedens. Refp. ad majorem, Si actiones noftra libera neque ante Prafcientiam inclinationes poftes voluntaris, neque polt cam, à Deo ellent præordinate aque pradefinita, turn verum effet eas evenire praterintentionem Dei, neque cadere sub Providentiam : cum vero poliquam Deus præscivic inquam partem voluntas poffra fit inclinatura, actiones noftræ omnes fine præordinatæ & prædefinita, non sequetur eas evenire præter Dei intentionems aut non cadere fub Providentiams imo contra, quia post illam Præscientiam præordinare funt ; neceffario lequitur eas cadere fub l'rovidentiam. Dico autem actiones liberas effe præordinatas à Dei Providentia, quia poft. quam Deus prævidit in quam partem effet incliamura nostra voluntas, decrevit nobitcum concuttere ad has actiones potius quam ad illas - &

PERM

372 SECTIO XII. Difp. II.

per consequens secundum decretum consilis su definivit de ordinavit ut nos hoc modo possus quam illo ageremus, vel ut tales actiones & non alize à nobis proficiscerentur; neque enim potuerunt alize actiones à nobis proficisci quam illæ ad quas cliciendas concurrere decrevit Deus.

nom

Aum a

eriulgi

abfurd

Adam

non G

Adam

vidit i

parte /

damo

enem

occasi

elicie

le coo

vit co

dam,

lua p

E

men

um

am J

HEC

quo

noft

idgu

noll

que

pra

mu

pll:

90

CUL

79. objest.7.

Berg.

Septima objectio si hæc, Si voluntas Dei de cretiva non est causa cur nos hoc modo potius quam illo agamus, sequetur voluntarem Dei de cretiyam non effe omnium caufam. Refp. illud non fegui, nam fecundum nostram fententiam voluntas Dei decretiva est & causa efficiens hominis qui agit, & causa efficiens actionis, ima principalis causa; quia Deus cooperando cum homine nobiliori & excellentiori modo tribut effe ipft actioni quam homo. Si vero quis urge at, & præterea requirat ut voluntas Dei non fo-Jum fit causa agentis & actionis, sed etiam utit caula cur agens agat, respondendum est, secur dum noftram lententiam , Deum poffe eatenus dici causam cur agens liberum agat, quarenus confert homini & confervat virtutem agendi; quatenus item illi adeft inipla actione, eumque adjuvat & lustentat. Sed requiret forte quis praterea ut voluntas Dei sit etiam causa cut hot modo potius quam illo agat: fed respondendum eft, illud non posse absque maxima blasphemia Deo actribui ; quid enim magis blasphemum el & in Deum contumeliolum quam afferere, vo-Inntatem Dei effe causam cur Adamus appetie-Dit pomum: & non averfatus fit id? hoc enimelt manifestiffime facere Deum authorem prava illius actionis.

30. Octavo objectio sir hæc, Si Deus priusquam abjects. decrevit concurrere cum Adamo ad eliciendam appetitionem pomi, prævidit Adamum appetiturum.

Deconcord. Provid. cum Libert. Arbit 373

po-

pam

revi

de

tius

de

iam

ho-

ma

in in

e.

9-

Sit

r

mm pomum, fequetur Deum prævidiffe effedum aliquod futurum & à feipfo producendum prinfquam decrevit illud producere : hoc autem bfurdum. Refp. Deum antequam decrevit cum Ref. Adamo concurrere ad eliciendam appetit onem, non simpliciter fed feeundum quid prævidiste Adamum appetiturum pomum; quia scil, prævidie illam actionem futuram quantum erat ex pure Adami : postquam autem decrevit cum Aamo concurrere, arque adeo efficere illam actionem, tum fimpliciter prævidit illam actionem ; son folum enim prævidit Adamum oblata tali occasione determinaturum fuam voluntatem ad eliciendam appetitionem, verum etiam pravidit ecooperaturum cum Adamo ad producendam ulemactionem; prævidie, inquam, quia decrevit cooperari cum eo ad talem actionem eliciendam, arque adeo prævidit nihil deelle neque ex les parce neque ex parce Adami que minus illa actio extifteret.

Ex responsione ad præcedentia quatuor argumenta evidenter patet admodum falfas effe calumnias quibus nonnulli reprehendunt fententiam Fonfeca & Bellarmini de concordia Providentie cum Libertate Arbitrii. Falliffimum enim eft quod dicunt, ex corum fententia lequi actiones noftras non gubernari & regi à Providentia Dei; idque quia supra diximus Deum verissime dici gubernare nostras actiones, quamvis voluntarem noftram non determinet ad alteram partem, Neque quidquam probabilitatis habet, quod dicunt ex nostra sententia sequi actiones liberas evenire pizter intentionem Dei; fupra enim oftendimus homines nihil moliri, nihil conari, neque allam actionem edere posse, nisi Deus ab æterao decrevisset cum iis cooperari, & in temporo cum iis cooperatur, idque ad fuam gloriam manife-

\$1.

174 SECTIO XII. Difput. II. nifestandam. Denique , falsum est quod dicum em de Fa ex noftra fententia fequi voluntatem Dei deces cent ad I tivam non effe caufam omnium rerum : nulla de mus de enim actio libera ab homine proficifcens fecun-Quod dum noftram fententiam , quam Deus in tem em illa pore per realem actionem non efficiat, quamque Capfa in ab æterno fecundum beneplacitum fuum efficer Ailla se non decrevit; adeo ut omnes noftræ actions ecidens ( non folum fint à Deo pravifa, verumetian tum pe prædefinitæ & præordinatæ; non quod voluntains & II tes nostras ad illas actiones eliciendas prædefiniigs,per verit & prædeterminaverit ( hoc enim femper tanquam minime probabile rejecimus, ) fel quod, poliquam pravidit quonam inclinaturam effent noftræ voluntates fi hæ aut illæ occasiones illis offerentur, & prædefinivit & præordinavit occasiones agendi, & definite vel determinace voluit concurrere nobifeum ad illas actio nes eliciendas potius quam alias; idque ad manifestandam prudentiam suam in omnibus actionibus dirigendis, ad Nominis sui gloriam. Certe nostra sententia non evertit Providentiam Dei, neque aufcet immutabilitatem Decretorum confilii Divini; imo non magis hac tollic quam oppolita lententia : unde pacet cam longe prafe rendam elle fententiæ Adversaciorum ; quis cum non tollat certitudinem Providentia, tollit omnem suspicionem qua quis suspicari pollet Deum aut præripere nobis usum nostri Liben Arbittii, aut imponere nobis necessitatem peccandi; arque adeo ex hac parte longe magis ed pia & conveniens tum miscricordiz Diving, tum illi indifferentia in agendo quam in nobis ipfius experimur.

Quod ad Quartum attinet, opera pretium entiantequam claudamus hone doctrinam de Provi-Diputas, dentia Dei nonnihil subjicere de Fortuna & Casu,

item

kas: u

e flass

cidens

cidente

ania fc

nus. (

casa p

cenfa f

ration

pet le

98030

907 EC

982

retion

habe

duce

duci

quo

qui ch f

INV

195

pri

VC

70

em de Fato; ut fciamus quomodo hæc fc haemed Providentiam Dei. Primo ergo dice-

emus de Forsuna & Cafu, deinde de Fato.

114-Di-

per fed

m

0-

į.

.

care care Quod ad prius attinet, revocanda eft in menmilla Divisio supra tradita, qua divisa cft D. F.r. cufa in Caufam per fe & per accidens. Caufa per fe tuna & Ailla tes à qua per le pendet effectum: Canfa per Cafawidenseft a qua non per fe fed per accidens effefum pendet. Exempli caufa, Polycletus statuain & muficus eft per fe caufa ftatuz qua ftatuainsper accidens vero caula ftatuæ quatenus mukas: unde hæc propolitio eft vera per fe, Polycle. w flatuarius efficit flatuam; hæc vero eft vera per midens, Polyclesus muficus efficis flatuam : ex acidente enim eft quod muficus efficiat fratuam, mis feilicet accidit ut idem fit muficus & ftatuanus. Caufa per accidens dividitur in cam quæ eft was per accidens ratione causa, & in cam quæ eft unfa per accidens ratione effecti. Canfa per accidens mione Caufe eft illud à quo pendet effectum non pet fe, fed quia conjunctum eft cum ca re à qua quosdeffe pender effectum: fic mulicus eft sanfa peraccidens statum, quia conjungitut cum ea re que efficit flatuam, flatuario Ic. Canfa per accidens retime effecti eft res aliqua veram causalitatem habens non tame relatam ad effectum quod producere intendit, fed ad defectum illud quod producit simul cum effectio per se intento, atq; adeo quod producit præter fuam intentionem : fic is qui fodit terram & fodiendo invenie thefaurum elt per fe causa fossionis, per accidens vero est causa inventionis thefauri, Illi autem effectus qui præterintentionem agentis simul producuntur cum principali effecto, funt duplices ; vel enim raro, vel frequenter eveniunt. Illi dicuntur taro evewe, qui raro conjunguntur cum tali effecto, vel rato producuntur ad productionem talis effectia

SECTIO XII. Difp. II. 376

fecti ; quomodo fe habet inventio thefauti te gulli dix Spectu toffionis terræ : illi autem dicunturfap evenire, qui læpe producuntur ad productionen talis effecti ; quomodo fe habent varia accidenti

refpectu flatuæ.

Canfa per accident ratione offectuum, i. e. caufe am nih relatæ ad effectus quos producunt per aciedens hin de vel agunt ex præelectione, vel fine præelectione ideo de Siagant ex præelectione, vel line præelectione des disagant ex præelectione, ut homines & Angelia quod & præter luam intentionem aliquem effectum, atem producant cum effectum qui raro evenire folet, tum dicuntur fortuito agere; si vero non agant a termin præelectione, sed naturæ instinctu, & simul cum termin præelectione, sed naturæ instinctu, & simul cum termin effectu producatur aliquis effectus qui societa termin dicuntur casa agere: in hiand hoc enim differunt ea quæ agunt fortuito & a Lutho quæ agunt casu apud Aristotel, quod sola raiso nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant fortuito a ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia agant se ca vero quæ ratione catual tudos nalia que ca vero que ratione catual tudos nalia que ca vero que ratione ca que ca vero que ca nalia agant formito; ca vero quæ ratione cantal tradu non formito fed cafu agunt, cum aliquid præ et quen inten i nem producunt. Aristotel. ergo agnoscit dari fortunam, fed per fortunam non intelligit cæcum aliquod aut ridiculum numen, fedillam causam quæ præter intentionem producit aliquid quod raro evenire folet. Dicer aliquis. Si verum fit mundum hunc gubernari per Providentiam Dei, nihil calu vel fortuna eveniret; quæ enim fiunt Providentia gubernante & dingente, ca ex inflieuro fiunt, & ron præter intentionem. Refp. nihil evenire fortuito vel cafute. spectu Dei, utprobat argumentum; sed tantum respectu causarum secundarum, præter quarum propolitum aut intentionem aliqui effectus ereniunt, cles lay a conquis son

Differ. E Ytuna & Casus.

85. Ba Esto. Quod ad posterius artinet, tenend, mest duebus modis nomen Fati ulurpandum effe apud Philotophos & Theologos, Primo enim , non-

illun

000

am tan

e etian

itate ill

ine : Just

> tem KLA

tine

fum

cen nial

que

ter

ite

gle

tione

.

Com afreigna Low michagen

alli dixerunt Farum nihil aliud effe quam naemm & vim corporum ealeflium; putantes caonen retiam hominum voluntates inevitabili neceldentie caufe annihil aliud effe quam Providentiam Dei : & dens in duas sententias divisi funt. Alij enim corum des dixerunt Providentiam Dei effe Faium, ngeli quod putarent Providentiam Divinam necessidem, sullamque creaturam esse in agendo liberam, sullamque creaturam esse in agendo liberam, tun kdeatantum agere ad quæ fatali necessitate dent et retminetur, & quasi impellatur à Divina voluncum sate: & hanc Sententiam multi purant fuisse
qui Stoicorum; & Pontificii, qui semper ad calumin mandum paratifunt, hanc sententiam Calvino, cu Luthero, & corum sequacibus attribuerunt. Aie. li vero Fasi nomen ad bonum & pium ulum an traducentes , aiunt verum Fatum nibil effe alind et quam ipsam Divinam Providentiam attingentem a fine ufque ad finem fortiter, & disponendo omnia git fueviter ; id eft , finem cuique rei præfcribenum, camque congruenti ordine ac modo juma cujusque rei naturam ad illum Finem obtinendum dirigentem. Nos ergo agnoscere polfumust Fatum juxta bunc ultimum fenlum, dicentes omnia Fato evenire, quod nihil eveniet præter consilium & intentionem Dei; quodque item nihil eveniat quod Deus ab ætemo non prævidit & præordinavit, quodque item in tempore non dirigit & gubernat ad fuam gloriam.

#### SECTIO XIII.

1, & re

dus de u pet fu

2 13. ebus Mi

n con

esciper

te acci

edit op

da ab

iridi à

Bailin

MAS ICS

lia, id

poprie

t, prz

li neg

Eas, av

omine

Te po

oo lit vic di

realis C

ed in

ia lic

main

petete

malen

Diffin

noftr

latio

hanc

D.v

actu

um

### De Eodem & Diverfo.

HActenus habuimus divisiones Entis in Action & Potentiam, in Caufam& Effectum, in Nectf. farium. & Contingens : fequitur jam divisio Entil in Idem & Diverfum. In qua Divisione tractanda hunc ordinem fervabimus. Primo, videbimu que fit diffinctio realis, que rationis, & an prett has detur diffinctio modalis, quam alii appellant formalem, & distinctionem d natura rei. Secundo, docebimus quibus fignis vel indiciis discernet valcamus diffintionem realem à diffinctione reinmis. Tertio, nonnihil dicemus de Identitate & Diverfitate; fimul declarantes quo modo hac fe habeant ad Ens in genere, & quo fentu verum fit, omne Ens vel effe Idem vel Diverfum, In Prima parte agemus primo de distinctione reali; le cundo, de diffinctione rationis ; & tertio, tradabimus principalem difficultatem de diverfitateille

diffineti-

Pare 1.

SECT.

media quam modelem appellant. Quod ad primum artinet, diffinctio realu, que Proim, de etiam dici folet diffinfliorei dre, in hoc confiftit, quod una res revera non fit alia res. & illa alia to non fit hæc res : quod duobus modis contingere folet. Aliquando enim accidit hæc realis difindin vel diversitas inter res quæ nulla reali & physica unione uniuntur, verbi causa, inter Socratem & Platonem , quæ funt duo supposita re diftincta; & licet metaphyfice conveniant, secundum conceptus universalis natura, non tamen pet physicum aliquod vinculum vel realem unionem connectuntur : Aliquando vero accidit hac diversitas inter res reali unione unitas, ut intet materiam & formam phylicam, inter subjectum

ejus accidens ; hæ enim res fune res realin& revera diverlæ funt, id eft, quamvis inteldus de ils non cogitaret, ita tamen diftinguunupet fuas entitates reales, ut carum una non talia. Ubi notat Suarez effe difficillimum in bus unitis difcernere realem diftinctionem, um contra facile, fit in sebus non unitis illam ntis ncipere: notat item Suarez diffinelionem realem e acceptam pro omni diftinctione que anteedit operationem intellectus, vel que non eft Asb intellectu, notat, inquam, Suarez eam iridi à Philosophis in positivam & negativam. offintio realis positiva est que intercedit inter dioresusres reales & politivas, quarum una non elt lis politi-, dia, idque revera & à parte rei ; & hæc fola eft va. sprie realis diversitas, quia est distinctio rei à s, præcedens cogitationem mentis. Distinctio re- Negaiingasiva est que versatur inter Ens & non- va in, aut inter duo non-Entia; fic dicere folemus ioninem non effe chimæram, & cæcitatem non iominem non effe chimæram, diffinctio quamyis elle tenebras : hæc aurem distinctio quamvis con sit con sicha ab intellectu, & sic non sit pronalis eft; primo, quia non est inter rem & rem ed inter tem & nihil; secundo, quia non enia sieut vere non dicuntur esse quid reale, ita tiam vere dicere possumus nihil reale iis competere, & per consequens neque distinctionem nalem.

nda

nus

101

10

Quod ad Secundum attinet, certum eft præter Secundes Diftinctionem realem , qua non eft opus mentis de Di nostra, & ideo dicitur præcedere omnem ope- fintione ationem mentis, certum, inquam, eft, præter rationis. hanc dari aliam diffinelionem relationis : est autem D verfitas rationis ea diffinctio que formaliter & aftualiter non eft in rebus diftinctis, led folum iis convenit prout substant intellectibus noftris

nostris, arque adeo est opus mentis nostra con cipientis illa tanquam diverla que revera no Sunt diversa: sit (verbi causa) Essentia & Attib ta Dei, quæ non funt plures res diverlæ, à nob tamen concipiuntur tanquam diverfæ, idquen propter diversitatem effectuum suorum, vel qui essentia & proprietares in creaturis re distinguis tur; unde nos propter imperfectum noften concipiendi modum putantes remita fe habet in Creatore, concipimus illa tanquam diversai Creatore quæ revera diversa non funt; namit postea oftendemus, Misericordia & Iustina De neque re distinguunturab Estentia Dei, neg à fe invicem. Dixi formaliter & achailiter, qu distinctio rationis aliquando habet fundamentum in re ipfa quæ præbet intellectui occasionen concipiendi ea tanquam diftincta, quæ talia not funt ; atque adeo diffinctio rationis fundamenteliter potest dari in ipsis rebus ante cogitationen mentis.

Diffinct.
rationir
ratiocinantis.

Celebris admodum est ca Divisio Scholastie corum qua dividunt diffinctionem rationis in cam quæ eft rationis ratiocinants, & rationis ratiocina. ta. Diffin Tio rationis ratiocinantis eft, que nullum habet fundamentum in reipla; & dicitut rationie ratiocinantis, quia oritur folum ex negotiatione & operatione intellectus:fit (verbi caufa) diffinguuntur homo & animal rationale, item Petrus quatenus subjectum est à scipso quatenus eft prædicatum, ut cum dico Petrus eft Petrus Hæc enim distinctio qua res à scipsa distinguitut nullum habet fundamentum in re, fed intellectus ratiocinando cam excogitat. Diffinctio vationi ratiocinata eft quæ dicitur quidem diftinctio titionis, quia actu & formaliter non est in rebus nifi cum illæ ab intellectu concipiuntur ; dicitut vero rationis ratiocinata, quia bæc diffinctio

Ratioci.

מסם

prove

ratione

Suzrius

dionen

um car

ration

cunde

to ratio

gatos

mube

wate Ci

quan

z cjus

niamu

rehend

am, p

tes e

at, eff

oiami

entes

m &

ddirar

dequi

nehen

aule'

It. Ve

limus

isinc

liften

ionis

conce leipla

lian

tur a

vel a

ribe

106

ie ve

qui

משט

run

ben

Gi

1, 1 De

aprovenit ex mera operatione mentis, sed ex ratione quam res ipsa præbet circa quam mens iocinando versatur.

Surrius Diff. 8, com. 1. dum confert inter fe dieffionem rationis ratiocinata & ratiocinantis, & n rationis ratiocinantis competere ret in ordine eundem conceptum adæquatum; diffinctionem mrationis ratiocinata fieri per conceptus inad. matos eju dem rei. Quod ut intelligatur, teadum eft rem duobus modis posse concipi, ad- dir accimatte Ce. & inadequate. Conceptus rei adequatus pitur. quando in re aliqua ca omnia apprehendimus Adaquapiamus rem aliquam actu exsistentem in eo ap-chendentes & essentiam singularem & exsistenam, plene eam concipimus, nam ea quatenus
a dies exsistens, duabus tentum partibus conmitessentia scil. & exsistentia: similiter si conpiamus suppositumi aliquod, in co apprehencontes & ejus singularem naturam actu exsistenmites & subsistentiam illi natura exsistenti superdiram plene illud concipimus. Conceptus rei im Inadadequatus est, cum in re aliqua non ea omnia ap- quase-nehendimus quæ illam constituunt : ut ( verbi ause) si apprehendamus Sociatem qua homo finus, quia præter hos gradus naturæ universais includit principium individuationis, irem ex-Mentiam & Subsistentiam. Eft igitur diffinetio raionis ratiocinantis quando res aliqua adaquate toncepta concipitur à nobis tanquam distincta à feipfaires enim adaquate concepta vel refertur ad aliam rem, & sic ab ea re distinguitur; vel refer-turad seipsam, idque vel sub ratione definitionis & definiti, vel sub ratione subjecti & prædicati,

5. Quomodo ha inter Se diffe-

Res due-

exp

onet

non

pe en

ula, F

u, po

untu

ide p

diffi

Ut

icem

atum

odo dilçir

M C

00

bio el

cqu

ien

nior

nai

nis rasiocinasa est quando rem aliquam incheque se concipientes, cam diftinguimus in illa requ zevera non diftinguuntur : verbi caula, fingular alia natura Socratis includit & naturam animalis, cellea naturam hominis, & differentiam individualen dio ai includit, inquam, absque reali diversitate! inter compositione; ut in sequenti Sectione declarabi Min & mus; qui ergo plane & adæquate concipit has ci real naturam, debet hæc omnia in ca natura appre kau hendere: verum quia non possumus da omniaso diffin prehendere uno simplici conceptu, intelledi nofter ob fuam imperfectionem nunc concip illam naturam fub tatione animalitatis, nunc ve lin&i ro cam concipit qua rationalis eft, nunc veroqu ec dif fingulatis eft, id eft, quatenus includit talem di ferenciam individualem. Debuimus quidem un simplici conceptu singularem Socratis natura hæcomnia completentem concipere, idque qui hac omnia complectitur absque reali compoli eiones verum quia ob imperfectionem noffri in tellectus id præstare non valemus, nos multipli camus inadaquatos illius rei conceptus ; multi plicamus, inquam, propter occasionem nobit oblatam. Dico occasionem este nobis oblatam, primo ratione necessitatis, quia aliter illam ren concipere non possumus; deinde quia, ethili gradus in una fingulari natura renon differanti diverfæ tamen facultates & vires iis respondenti nam naturæ Socratis qua rationalis est, potentia rel co intelligendi & volendi respondent ; qua sensitiva eft, illi respondent sentiendi potentia & locomotiva facultas; & fimiliter fecundum gradus effeneiæ superiores aliæ vires & facultates illi respondent. Hinc ergo paret Distinctionem rationis ratio einate effe, quando unam rem inadaquate pluries concipientes, ca tanquam distincta in illat concipimus, que teyera non diftinguuntur. Qued

Ogodad Tertium attinet, Suarius præter Di-Minem realem, que eft diffinctio rei à respre- Terrio, des omnem operationem intellectus, agno- Difinatio alem is, & alem ire & irabi-han sliam difinctionem actualem à cogitatione medaln. ellectus independentem, quæ non lit ranta inflio quanta eft diftinctio inter rem & rem, inter duas entitates simplicites diversas. Hanc finctionem dicit Suarius posse aliquo modo irelem, quia convenit rebus antequam ab inletu concipiantur, verum ut ea discernatur diftinguatur ab illa majori diftinctione reali tuexplicata, dicit cam polle appellari vel diftinum à natura rei, vel magis proprie posse dici linclionem modalem, quia,ut jam explicabimus, erdiftinctio verfatur inter rem & ejus modum. onet autem Suarius nomen distinctionis forma- Nota non ita fibi placere, quia cft valde ambiguum, peenim convenit rebus realiter diversis; verbi ula, Homo & Brutum, que evidentiffime diffem, possunt dici form aliser diftingui, quia diftinsuntur per formales rationes, id eft, effentias : ade patet distinctionem formalem non semper eldifinctionem diversam a reali simpliciter dicta. Utergo hoc tettium genus diftinctionis exicemus, tenendum eft in rebus creatis præter atum entitates vel estentias inveniri quoldam odos reales, qui & sunt aliquid politivum, & diciunt entitatibus aliquod quod est extra caun essentiam: sic verbi causa in omni Accidente. To considerare possumus, primo ejus essentiam el entitatem, deinde ejus unionem vel actualem aharentiam in substantia: hæc unio procul dubio est quid diversum à rebus unitis, atque adeo eque est substantia nec accidens, proprie lo-quendo, (si enim estet accidens, haberet aliam mionem per quam uniretur subjecto, & sic in accident subjecto, et sic in accident subjecto, et sic in sub Maitum) fed ell modus quidam superadditus

ppro ia ap-cipii cipii

un

an Wia

7:

\$84

effentiæ accidentis. Sic in Socrate præter finge larem ejus naturam , agnofcimus fubfiftentian vel personalitatem quæ proprie non est res aliqu Sed rei modus; Si enim effet res , vel effet lus Stantia, vel'accidens. Non est substantia: iden quia fi fubliftentia effet pars fubliftentia hum næ, sequeretur Christum non affumpfillen tam fubfrantiam humanam, non enim affum pfit subsistentiam, ut supra explicabimus. Atm que eft accidens : fi enim effet accidens,lequere tur Socratem, qui qua talis est constat ex natu & fubfiftentia, effe unum per accidens; idqu quia ex natura substantiali & accidente non unum per fe, ut aiunt Philosophi.

8. Modus GHAM UArie acci-PIAINT.

Quia autem hac vox modus est valde ambi gua notat Suarez se non accipere modum in ge nerali illa fignificatione, qua omne accidens de folet modus subftantia ; neque in illa fignificatio ne generali, qua omne contrahens vel determi nans solet dici modus rei contractæ vel determi natæ; fic enim omnis differentia contrahensa limitans naturam genericam poterit dici moda generis; neque etiam in illa acceptione general in qua August. accipit nomen modi, cum dici omnem determinationem rei finitæ congruentem este ejus modum : sed monet se accipere mi dum pro aliquo natura alicui superaddito ad il sallam complendam & determinandam, quodto men illi naturæ non addit entitatem aliquem novam, sed modificat & complet illam naturan cui additur. Unde excludimus omnes illos modos improprie dictos, qui illis rebus quibus ateribuuntur adjiciunt entitatem aliquam novami quæ vel eft entitas alterius Categoriæ, vel el gradus natura in ca Categoria inferior.

Quid bie fignificet Modus . "

> Hujulmodi wedi vel diftinguuntur ante cogitationem mentis ab illis naturis quibus affigun-

(UI)

, ye

מ מו

afa,

is no

TAR

, 0

livid

i te

cft

op

85

18

m

r fings velnon diftinguuntur actualiter ab illis nainili cum ab intellectu percipiuntur. Verbi entiar s align fa Exliftentia quatenus diftinguitur ab effenet fub nobis concipieur tanquam modus effentias : idge ir pon fuperaddit effentiæ entitarem aliquam hum rim, id eft, neque entitatem alierius Categofille to neque differentiam aliquam ellentialem vel affum widualem ejusdem Categoria, (nam, ur in-. Atne probabimus, exliftentia non eft principium cquere friduationis ) verum exfiftentia non eft moreiliter diffinctus ab effentia, ut parebit in fouratione de Effe & Effentia : at Sublifteneft etiam modus Effentiæ; wejam probaviis, efque actualiter diffinctus ab effentia anoperationem Intellectus, ut infra probabis: unde colligimus aliquando, modos di-. ngui à rebus modificatis fola ratione, aliindo vero diftingua diftinctione que realis riporefer quarenus non ele ficta ab Intellectu : Evero quatenus non ele difeinctio rei à re, led ilfuo modo, non merceur nomen difunctiorealis absolute dicte, sed appellari debet finctio modalu; aut si dicatur realu, dicatur ita madjunctione hujus vocis medalis. Adeo ut uplex sie distinctio præcedens operationem stellectus, fc. distinctio realie simpliciter, &

natur

ıdqu

non

ambi

in go

ns die catio

ermi

rmi

ns &

ode

eral licit

cn-

mr

Summa rotius doctrina hujus prima Par- Summes selt bæc, Rerum diverfitas ( late autem fumo bujus omen vei, prout complectitur etiam modos) vel paris. ompetit iis antequam ab Intellectu concipianut, vel competit iis beneficio conceptuum nomorum : Si posteriori modo se habeat, vel haberilla difeinctio fundamentum in re, & dicitut difinetio vationis vatiocinata: yel nullum habet : fundamentumi& dicitur diffinctio rationu ratioeinanese : si priori modo se habeat, vel est distinctio

R

inter

inter rem & rem, & dicitur diftinctio realu fim pleiter; vel eft inter rem & modum, &diein diffinctio modalis. Per rem autem intelligim omnem effentiam , aut effentiæ gradum men phylicum, aut partem phylicam, aut denique quod ellentiam haber, id eft, suppositum. Sicu ergo diffinelio vationis vatiocinantis & rationina ciocinate in hoc conveniunt quod fint diftindi ones rationis, vel facta ab intellectu; ita diffin Elio realu Se modalis in boc conveniunt, quod fin diftinctiones actuales in reipfa ab Intellectum dependentes.

Pars I I. SECT. Signa per qua diftinttiones ha à fe invieen difatrnansar. I. Sig-

sum.

In fecunda parte fratuimus adferre in me dium ca figna que adferungur à Suario ad dilcernendas has species Distinctionis à le invicem nur Brima regula à Suario allata hæc est, Quando soc cunque duo aliqua ita se habent ut à parte rei à nir in individuo feparari poffint, five ita feparenta bic separentur ut urrumque maneat, sedabsque tes at illa unione quam prius habebant, evidens esti li gnum, distinctionem inter ejusmodi tes not este distinctionem consictam ab Intellectu, se este distinctionem consictam ab Intellectu, se este actualem in re ipfa. Probatur hac regula, qui to fi duo ita se habeant ut corum unum possit un exsistere altero percunte, necesse est ut reven su cei idem, lequetur idem simul exsistere & non exfiftere: similiter si duo ita se habeant ut septim ratim exfiftere valeane, neceffe elt ea non elle sein realiter; alioqui enim sequeretur idemi ni seipso sejungi vel separari. Objiciet aliquis, natt. ram Animalis in Socrate non effe re diversamab ejus ratiocinalitate, & tamen Animalitas lepata. ri porese à rationalitate s imo actu separatut cum exlifeit in Bruto. Refp. Animalitatem illam Que non eft re diverla à rationalitate in Socrate

Obje#.

0

t

k

on ci

GAi

ver

rett

nte

e eff

inate

e cf

it (1

âro:

mi

ter

fse

alis fim melle animalicatem in communi, que bmul fiffit in hominibus & brutis, fed plurificata & ligimu versificata; fed effe hanc animalitatem fingum meu rem que nullo modo valet exfiftere extraSodenique nem Sed urgebit quis ad hune modum, Divi- Infant, . Sicu efferia in Patre eft re conjuncta cum Patertionis re ate, & tamen illa ipla fingulatis effentia Divieft separabilis à Paternitate Patris, quia exfitextra Patrem in Filio; ergo dabitut distinctio fuslis ante operationem intellectus inter Pamitatem Patris & effentiam Patris. Refp. bre- 10%. ier, illud arg. tantum probare efsentiam Patris se communicabilem Filio, non tamen esse femabilem à paternitate Patris : imo illa comunicatio qua efectia Patris communicatur Fioest absque separatione à paternitate Patris; ca reit mim separari dicuntur realiser, que exsistunt riftens adhuc manet realiter unita paternitati atris, imo realiter eadem illi.

ilindi

a difiin

nod fin

Ctu no

in me

ad dif

vicem.

lando

, fed quia offit

arte 200

pa-

(le

1à

1

6

t

cit fi Insuperiori afsertione habuimus zerrietor quod non emper indicat diffinctionem actualem in ipla re: onit signa quibus discernere valeamus distinctioun altualem realem à distinctione actuali modali. summa utriusque-regulæ hæc eft, Quandocun- 3.3%. vera que duo aliqua separari possunt modis supra "". explicatis, vel ita fe habent ut spectara utriusque utura fint feparabilia, & est distinctio inter ea realis simpliciter ; vel ita se habent ut spectata unius natura fint feparabilia, fpectata vero alterius natura fine infeparabilia; aliquando enim accidit meorum quæ realiter separati polsunt, unum ex-Oftere valcat fine alrero, fed non contra illud alterum fine co, arque adeo post separarionem cofam unum manebit, alterum peribit: unde dicimus entia prioris generis ese utrimque lepara-

bilia ,

bilia, quia utrumque potest exsistere sine altero Entia vero posterioris generis esse ex alterapan separabilia, quia quamvis possint realiter disjungi, separatio tamen affert interitum alteri pani Si ergo duo aliqua priori modo se habeant distinguuntur distinctione reali; si posteriori distinguuntur distinctione modali; nam si su utrimque sepasabilia, signum est utrumque habere suam propriam entitatem; si vero non su utrimq; separabilia, signum est alterum quo exsistere valet seorsum habere propriam entitate illud vero quod non exsistere valet non habere propriam entitatem, sed esse modum rei, qui necessario tequirit aliquam rem cui affigatura cam modificandam.

alc

cu

tut

ha

an

2

ft

d

t

Censura mostra de signis bis Suarii.

Censura noscra de his Regulis Suarii haceli Afferimus primam Regulam carenus effe cenan quatenus verum eft Omnia realiter leparabili distingui ante operationem Intellectus; catenu vero effe incertam, quatenus contra non di verum Omnia quæ ita separarari non possum diltingui fola tatione : Subjectum enim & eju proprietas ne per potentiam Divinam quiden Separari possunt, quia illa leparatio implicat con eradictionem; & tamen certum eft ea realitet distingui. Unde patet admodum difficile esse de se adæquatum & reciprocum xerriere, diftin Ationis actualis in re ipfa. Quod ad feeundan Regulam attinet, afferimus verum quidem else quod nullus modus separari valeat, ita ut exfistat ab co cujus elt modus, atque catenus tenet illud nermeter. verum fallum elt generaliter alsetet ca omnia que separabilia sunt, sed non mutuo, diftingui modaliter : anima enim hominis feparari poteft ab homine fine fuo interitu, fed non contra, & tamen nemo dixerit totum hominem else modum anima. Alserimus item non c2

trumq

m quo

haben

ci, qu

atur a

ec elt

ream

rabili

tenm

n ch

June

cju

den

con-

licer

da

am

(se

iat

bu

1

c altero omnia quæ diftinguuntur diftinctione reali era pan impliciter dicta,effe realiter separabilia, ut patet r disjun fubjecto & ejus proprietate. Verum tenendum eri pani f, ficertum fir dari inter duo aliqua diftinctioabeant emaliquam ante operationem Intellectus, pof-Action theile invelligati utrum illa Diffinctio fit realis fi fi mpliciter, an modalis : confiderare enim debeu utrum corum alterum addat alteri entitanon fin em aliquam novam substantialem aut accidenalem, an vero nullam addat ; fi enim priori moentitaie ofe habeant, diffinguuntur realiter fimpliciter, posteriori, medaliter. Quod ad Diffinctionem amalem in reipla attinet , etfi difficile fit tradere tius xermeror adæquatum, possunt tamen tradi nonnullæ Regulæ quæ valde frequentem habebunt ufum in illa disquisitione. Primo enim , tenum est ca omnia que realiter separabilia funt, distinctione actuali in re ipla differre. Secundo, certum eft partes integrantes alicujus Compositi differre realiter in ipsa re. Terrio certum est partes physicas ita se habere; de metaphysicis enim quæstio eft. Quarto, certum eft fabitantiam & accidens realiter differre, item fi. nitum & infinitum. Denique, plerumque tenet hze regula, quandocunque duo ita fe habent, ut ante operationem intellectus reale aliquod attributum quod convenit corum uni non conveniat alteri ; fi enim conveniat corum uni tantum, distinguit illud unum ab altero.

In Tertia parte fratuimus fimul agere de Eo- III. Fars dem & Diverfo, & fratucre quomodo hac fe ha. SECT. beant in genere. Tenendum ergo eft, Idem & Di- Idem & versum duobus modis accipis relative scil. & ne. Divergetive, vel, ut alii loquuntur, formaliter & funda. Sum accimentaliter. I dem & diversum cum relative accipi. pitar vel untur, important reales relationes; cum vere ne. vel negagetive, important tantum negationem. Dico ca tive,

rela -R

Q

rel

Aus

nuati 61

nati mo

refe

me 7

fect

feb

13

Rar nas

tio

784

ne H

pc

76

î

Due fonfu bac Batis diwife asespeatur.

velative accepta importare relationem : quizo le fit mue quod eft Idem, vel eft Idem in respectua aliud vel in respectu ad feipfum : item ome Diverfum, eft ab alio diverfum. Dico hac m NE T gative & fundamentaliter accepta importateta eum negationem : fic enim Pater & Filius i Trinitate dicuntur Idem, quia Pater non eft ali uda Filio; fic item Creator dicitur diversus creatura, quia neque Creator eft creatura, ne contra. Quæret ergo aliquis ; utrum Idem 6 Divertum, cum dienneur fub dirjunctione recipro cari cum Ente, utrum, inquam , fumantur negative an relative. Refp. procul dubio ca accipiendache negative, non vero relative. Dico non-relatives quia fi Idem accipiatur proue importat m alem relationem identitatis, Pater & Filius non egunt idem in Trinitate, neque enim datut it Deo ulla relatio realis præter tres Personales : fie etiam Socrates non erit idem cum feipfo, idque quia Socrates non potelt reali relatione referriad Sciplum; nam, ut fatentur omnes Philosophia realem relationem requiritur ut verfetur inter et trema realiter diftincta. Si ergo Identitat & Diverfices fumantur negative & fundamentalitti Ratuimus omne Ens five conferatur cum feipfo fut oum altero, vel effe idem illi vel diverfum ab to.

#### SECTIO XIV.

De Abfolisso & Respectivo.

IN hac Sectione, qua tractatur Divisio Entisie Absolutum & Respectivum, primo dividemus & fubdividemus Kelasionem feu Refpettum rerum in varias species; idque ut doceamus que Relatio habeat locum in Pradicamento Relatorum, & que non: deinde docebimus, quomodo accipiend2

h fit divisio Entis in Abfolusum & Respectivum. Quod ad prius attinet, dividitut primo Kelatio relationem realem, & rationis. Relatio realis eft per competit rebus ante operationem Intellefus : relatio rations elt que competit rebus, non latterequaienus exfileum exera mentem, fed quatenus tienit, F: est aliblitellettu concipiuntur fub notionibus Gram. versus maticis, Rhetoricis & Logicis; ut verbi eausa, hodem & refereur ad animal, non reals resammes, per homo est, recipis meresionis: idque quia non refereur qua homo est,

whele Logica notioni, specici.

quizo

ectua

omo

ate tan ilius i

dacile

s non

ur it

: fix

dque

ri ad

i, ad

CK-

Di

1071

Gue

atives Relatio real w dividitur in fubfiftentem vel fieb. at m fantialem, qualis eft ea quæ inter Divinas Perfonas verfatur. Paternitatis fc. Filiationis & Spirationis; & inherentem vel accidentalem, quales funt ain moles relationes creaturarum, quales funt relatio nes domini ad feryum, patris ad filium & fimiles. Hae divisio videtur poffe commodius aliter proponi : fc. fi fic proponatur relatio realis, vel elt relatio creata vel increata : pet relationes increatas vel creaintelligimus illastres, percreatae intelligimus o- ta mnes alias. Dico hanc divisionem sic con modius proponi; quia, ut facetur ipfe Ruvius, qui divisonem hanc priori modo proponit, in essentia quarundam fubftantiarum includuntur relationes quæ tamen dici nequeunt relationes inhærenter vel accidentales, quia pertinent ad confritutio. nem Substantiarum.

Relatio realis creata dividi potefrin pradicamen- creata. talem & non-prædicamentalem. Per prædicamenta, pradicas lam intelligimus relationem habentem locum in mertalis Prædicamentiss per non-prædicamentalem, om- 6 nonnem aliam relationem creatam quæ non habent locum in ferie Prædicamentorum. Relatio præ- g. omode dicamentalis in hoe distinguitur à non prædica- differants

2. Tari 1. SECT. Quid rat

Relatio reales . A (w) It a rein

Vel accidens 14/15 Antin. creata .

4 Relatio realis pradicamentalis.

m:

neia

refert

Qiva

910

refipe

renfl

dicat

com

dem

rang

non

tias

luto

han

rut.

fio

not

diff

Re

tiu

10

fo

IE

PI

H

Gan.

mentali, quod illa nullius entis absoluti este hotii am ingreditur, fed de iis omnibus entibusable lutis quibus competit accidentaliter prædicem hæc vero, scil, relatio creata non-prædicames ef do talis, etiam Entium absolutorum essentiam con Rituat, tanquam intrinsecum effentiæ comple impl mentum. Verbi caufa, relatio dominii & fervin tis est relatio prædicamentalis, ca enimitafela bet ut nullius entis absolute essentiam constitue se valeat; relatio vero que includitur in estenti potentia, & potentiam ad actum refert, eft rela tio creatanon-prædicamentalis, quia entis ablo Juti (fc. potentiæ; quæ eft Qualitas ) constitution nem ingrediatur. Hinc pater ea quæ ad aliud to feruntur vel referri effentialiter, vel accidentali tet, i.e. vel ratione effentiæ fuæ, vel ratione all cujus accidentis estentiæ superaddiræ. Ea quan cidentaliter ad aliud referuntur in Categoriate latorum non ponuntur, quia fcil. corum effenti nullo modo elt respectiva, arque adeo substancia quibus inhærent relationes non funt per le il Categoria Relatorum : nihilominus relationa quæ ils accidunt funt per fe in Categoria relato rum, ut Identitas & Diverfitas, Similitudo& Diffimilitudo ; quiafcil hocelt xernieror relationis prædicamentalis non prædicati ellentialitet, sed accidentalitet, de ente absoluto. Ea que che Sentialiter ad aliud referentur, vel ita se habent ut tota corum essentia sit respectiva; vel itaut corum effentia fit partim respectiva, partimablo. luta, simpliciter quidem absoluta, & lecundum quod respectiva. Qua ad aliud referuntur prioti modo per le habent locum in Caregoria relato. rum : ca enim fi in fe fpectentur, effentialiterad aliud referuntur, & quidem absolute . quia lecundum ioram luam effentiam ad aliud referun-

Mis a vero considerentur prout accidunt sub-

Qua acoidentali. ser ad a had refe-Buntur.

2ndef. Sentialiser.

dicem

camer

im con

crvin

a fe ha

Aliene

Tenti

ft rela-

ablo

itutio

ud re

ntali

ali.

236

ia te-

entia

ntiz

le in

ones

210-

0&

tio-

ct,

cf.

ent

0.

ui.

antiis, non effentialiter, fed accidentaliter tani effen um; etli enim dominium per le sumptum efus ablo mialiter refetatur ad fervitutem , is tamen qui Adominus non effentialiter fed accidentaliter efenur ad fervum. Ea vero quorum effentia eft omple impliciter absoluta, & secundum quid respefiva; non habent per le locum in Prædicamenrelatorum , quia tota corum effentia non eft espectiva : & relationes que corum essentias enstituunt in hoc differunt à relationibus pradicamentalibus, quod prædicamentales non compariantur fecum aliquod adfolutum in cadem effentia, fed tantum requirant abfolutum anguam subjectum cui infint ; relationes vero non-prædicamentales, quæ ingrediuntur effenitt absolutorum, secum compatiantur in absoletorum essentia aliquod absolutum. Atque hane divisionem corum que ad aliquod referuntut, propoluimus, ut melius intelligeretur divifo relationis creatæ in prædicamentalem & non-prædicamentalem. Quæret quis Quomodo Quaf. different Relatio, & id qued ad aliqued referesur. tif. in co, quod id quod ad aliquod refertur la 700. tius pareat quam relatio. Dico latius parere quam relationem, quia id quod ad aliud tefertur non folum fit relatio in abstracto, verum etiamid omne cui relatio accidit, vel cujus constitutionem relatio ingrediturshare enim omnia vel pet fe vel per accidens ad aliquod referuntur, larque adeo id quod ad aliquod refereur latius patet quam Relatio etfi enim omnis relatio ad aliud referamr, non tamen omne quod ad alind referrur eft telatio, idque quia non solum relatio, verum etamid quod relatione præditum eft ad aliud refertur, verbi caufa, non folum paternitas respicit filiationem, fed etiam pater respicit filium per paternitatem.

Nec

ner

bio

in c

non

nati d

ris.

qui fpe mi

Ca

eni

(

tit

ha

tic

ti

pl

ti

2

C

1

1. Nespradica. modelis.

Relatio creata no-prædicamentalis, que absoluti effentiam ingredi potelt, dividitur in transem dentalem & determinatam: duplices enim lunt relationes que effentiam absolutorum ingrediuntus aliz quippe vaganeur per plura prædicamenta, imo carum nonnullæ extendunt fe ad omnia pre dicamenta accidentium ; aliæ vero funt que no polsunt ad plura prædicamenta pertinere. Illa quz vagantur per plura prædicamenta, appellatur transcendentales ; illæ vero que ad cettus prædicamentum determinara funt , qualis de relatio qua potentia respicit actum, habitus obje Aum, item porentia qua materia respicit for mam,appellantur relationes determinate : item th lationer fecundum dici, ut diftinguantur à plenist

Tranfeen . dentalis. Determi-BALA.

3.

completis relationibus , quæ dicuntur vilatione feeundum effe, quæque habent locum in prædice mento relatorum. Quod fi quis quærat Quena fint ille relationer que vagantur per plura predite menta; Refp. Inharentiam accidentis non actus lem led apritudinalem, quæ eft ipla elsentia acci dentis, nihil aliud efee quam refpectum ad fub frantiam inclusum in efsentia omnium accidente um: icem dependentiam à prima causa esse respe-Crum quendam ad Creatorem in omnis entis creati elsentia inclusum. Quæret item quis Quomodi verum fit quod dicamut relationer non pradicamen sales effe ad cereum prædicamentum determinatel Refp. Illas dici non prædicamentales quatenus non habent locum in Categoriam relatorum:dici ve to predicamentales, vel ad certum prædicamentum determinatas, quia non vagantur per plutes Caregorias; sed ad ecream aliquam Categoriam is mitantur:non quidem ad Categoriam relatorum, fed ad Categoriam illius entis absoluta cejus ch. kenriam complent. Siquis quærat, In habeant put fe locum in Categoria affeujus entis abfeluti; Refe. Ne

anfem

nt rela

untur

menta. nia pro

12 non

. 11

pellan.

cettum

lis ch

s obje

it for

m 16

nis &

tiont

edica

ense

dice dus

accis Sub.

ntipe-

ctt

sods.

en-

144

00

VC-

m

2.

Neguaquam; idque qui tantum funt complebfolu ienta adjecta ad complendam effentiam entis bloluti. Sie respectus ad actum qui includitut in effentia porentiæ, quæeft fpecies Qualitatis monest per se in Categoria Qualitatis; determiparur tamen ad illam Caregoriam, quia respectus ad actum non haber locum in aliis prædicamenis. Idem etiam dicatur de respectu ad objectum . qui includitur in effentia habitus, quæ eft altera fpecies Qualitatis. Denique, fiquis quarat, An min relatio que vagatur per plura predicamenta auttranscendit plura pradicamenta, excludatur à Categoria relatorum; Refp. Nequaquam; duplices enim funt relationes que vagantur per plures Categorias : sliæ nimirum includuntur in effenhis entium diverfarum Categoriarum, & hæ non habent locum in Caregoria relatorum, qui relatioprædicamentalis nullius entis absoluti effentiam conflituit; aliæ vero ita fe extendunt ad? plura prædicamenta, ut non ingrediantur effentiam entium diverfæ Caregoriæ, fed rantums accidentalites prædicentur de entibus diverfæ Categoria, quomodo se habent illæ relationes Identitatis & Diverfitatis estentialis ; & ha habent per fe locum in Categoria relatorum, quia entia absoluta non constituunto led iis accidunt. Interim norandum est illas folas relationes dici proprie vagari per plura prædicamenta, aut tran-Icendere plura prædicamenta, quæ constituune efsentiam entium diverfæ Categoriæ ; adeo ut Identitas & Diversitas valde improprie dicantur relationes transcendentales.

Ex his Divisionibus & fubdivisionibus relationum, collegimus jam varia relationum genera, fcil. relationem rationis, relationem increatam, quam alii appellant subsistentiam , relationem trearam pradicamentalem, quam alii appellane

Reiser

Relationem fecundum effe relationem transcendens. lem, quam ettam appel are possumus relationen indeterminatam fecundum die: , & relationem ad cer. sam Categoriam unitatam, in qua tamen locum per le non habet; quam tamen appellate pollumus relationem determinatam fecundum dici. Dividunt enim Philosophi relationes in relationes fo cundum effe, quæ locum habent in Categ. telato rum & in relationes fer undum dici, que, quamvi in ca Categoria locum non habent, a nobis ta men profesuntur & concipiuntur ad limilitudinem earum quæ locum in ca Categoria per le habent. Ubi etiam notandum eft relationes fecundum effe dici completas, quia funt completa entis categorica; relationes vero fecundum dici appella-Li relitiones diminutas, quia funt respectus quidam adjecti ad complendam essentiam absolutozum, atque adeo per fe non merentur nomen entium. Notandum etiam eft relationes transcenden. sales, quamvis optime appellari possint relationes e undum dici non tamen tam frequenter ita ap. pellari à Philosophis; illi enim plerumque divis dunt relationes non prædicamentales in transcent dentales & relaciones ferundum dics, ques nos supri appellavimus desermina as non-prædicamentalen Ruvius loquens de tribus generibus relationis CICALE. fc relationis ocundum effe, fecundum dici; & transcendentalis , dicit relationes secundum effe poni in Caregoria relatorum; relationes transcendentales in nulla Categoria poni, quia pertinent ad elfentiam entium diversi Prædicamenti, atqiadeo funt transcendentiasdenique, relationes fecundam dici quamvis per se non sint in Caregoria illius entis absoluti quod constituunt, ad cam tamen referendas elle.

Asseriamus in superioribus assertionibus qualdam este relationes diminutas & incompletas

72.

qu.s

TOE

com

min

dari

refer latio

deat

mal

rii 8

me

pol

go

ade

seli

pte

ito

id

ni

Ĝ

le

ti

C

11:1

postu-

Divi

ones for

relato

amyis

bis ta.

itudi-

et le

ecun-

cnua

clla-

qui-

uto-

cn.

den-

Lyns

ap.

IVI.

en:

110

es.

18

1

t

que effentiam entis absoluti constituunt & ndens. ationem complent : at multi funt Philosophi magni nominis qui putant ridiculum elle afferere ullum ad cer locum deri ens absolutum quod effentialiter ad aliud referatur, vel quod in essentia sua includat re- Dari en kionem quantumvis diminutam : Ne ergo videamur quicquam afserere gratis, primo confismibimus noftram fententiam argumentis Ru- referatur. rii& Suarii ; deinde respondebimus ad argumenta in contratium ; & fic progrediemur ad polleriorem partem hujus Sectionis. Primo er- 1. 47. go fic probamus noftram fententiam; Plures unt res creatæ ex propriæ naturæ condicione adeo imperfecta ut carum effentia intrinfecum respectum ad alias res importet, quia scilicet propterillas res fuerunt à Deo inflitute aut ad cas ordinara : Accidencia imprimis, ut fæpe Arifot. inculcat, non tam entia funt quam entis, idell, Substantia, entia; quod ex co confirmatur quia nemo potest naturam Accidentis concipere aili lub relatione ad Substantiam, ergo ille repectus ad fubitantiam elt de ejus effentia; nam line quo res concipi nequir quoad effentiam, illudelle de ellentia. Ratioantecedentis, quia effe Accidens nihil aliud eft quam Substantiz accidemant inhærere, faltem aptitudinaliter : Ratio confequentis, quia res quoad effentiam fuam potelt concipi fine ils omnibus ad quæ non includit in elsentia fua elsentialem respectum; cum ergoaccidens non possic concipi sine substantia, necelse est ut in efsentia fua includat relationem in substantiam. Deinde idem probatut sic; Scientia phylica , que eft quidam habitus mentis, ita elsentialiter respicit suum objectum, nimisum corpus naturale; ut neque ab Angelo neque ab iplo Deo concipi possit elsentia physica scientia nisi sub relatione ad ejus objectum; diffe-

qued of Contialiter ad alind

3. ATE

A re

mn

ions

0

enti

effen

io p kant Resp Qui

lani

cit: Aan

facil

fub

veri

feil

ple

at

abi

ent

ab

10

67

C

0

C

differentiaenim ejus specifica in hoc ele polin quod verfetur circa corpus naturale : cum ergo nemo possie concipere rei physica estentian plene nifi apprehendat ejus differentiam fperificam , cumque w verfari circa corpus naturale fit quidam respectus ad corpus naturale, eviden eft neminem polle concipere Phylicam fine tel pettu ad corpus naturale. Hoc argumentum univerfalius fic proponitur ab aliis; Specific distinctio potentiarum de habituum non poten peti nifi ab setu & objecto proprie cujulque potentia & habitus: vel ergo id accidit quisipe actus & objectum funt de effentia potentiarum & habituum, quod nemo dicet , cum potentia & habirus Tine Qualitares, actus vero fint Actio nes, & objecta aliquando fint Subfrantia, aliquando Quantitates ; vel quod potentia & he bitus in elfentia fua includant respectum ad objectum, quod omnino dicendum eft, quia alte rum diei nequit. Si ergo omnia accidentia, fin fint absolute five non, in essentia sua includant respectum ad Substantiam, qua accidentia fun firem potentiæ & habirus, quæ Qualirates funt, atque adeo entia abfoluta, in effentia fua incledant telpectum ad actum & objectum, eviden est notiram affertionem de relationibus inclusi in effentia abfolutorum else veram. Dicet quit nos lupra afseruife materiam & formam includere relationes id efsentia fua, hoc autem minus tolerabile eft, quia relatio non videtur policela de efsentia Subfrantia. Ref. primo, Illud probail pofse, quia capacitas formæeft ipfa efsentia me teria; capacitas autem forme à nemine conci pi potest fine respectu ad formam. Deinde, Si relatio porefr else de efsentia entis abfoluti, cu non etiam percft effe de effentia talis entis abfolutt? Denique, Dependentia Crestore, qua

Phjett.

Bylis.

polin n ergo

lia iple

iarum

tentia

Adio

, ali

k he

00-

ale.

fire

dant

funt

int

10.

118

G

8;

1.

15

frespectus ad Creatorem , est de essentiainem effe de effentia Substantia.

chtiam Speci. Obiicier quis primo, Quicquid pertinet ad efaturale eniam Substantim, eft fubstantia; quidquid ad evidens fentiam Qualitaris , eft Qualitas : fiergo Relane rela io pertineat ad offentiam Substantia, crit Subacneum lantia, erit item Qualitas ob similem rationem. pecifica Ref. Ruvius, duobus modis posse illud accipi, Refe. Potef Quidquid persines ad effentiam Substantia, eft Subjulque limite, scilicer in recto & in obliquo calu; & diinnon effe necelle ut quidquid pertinet ad fubfantiæ effentiam fit fubstantia in cafu recto, fed beis effe quod in obliquo sie complementum fubstantiæ, aut aliquid substantiæ : & hoc modo werum eft hoe, refpe Qus effe fubftantias, quia feilicet funt aliquid fubftantia effentiam complens. Secundo objicis, Si inera effentiam abfo- Objett, morum admirtantur relationes, fequetur illud blurdum, quod tales effentiæ componantur ex mittate absoluta & relativa, qua non tantum specie, fed genere funt diverfæ rationes entis, Ref. Ens absolutum non posse isa componi ex Refer abioluro & sespectivo, un relacio illa sie altera parselsentia, id elt, vel genus vel differentia; fed mitum ut relatio illa fit complementum Diffetentiæ vel ## : Deinde, illudeft intelligendum de relationibus prædicamentalibus, ex quibus & ex entitate absoluta non fit unum per se.

In posteriori parre hujus Sectionis statuimus confiderare quo modo concipienda sie divisio Entis in Abfolutum & Refpetlivum. Tenendum ergo eft, illam divisionem duobus modis posse concipie primo fic, Ens reale vel includit in efsenria fua nullum refpectum , vel includit aliquem respectum. Et hic modus accipiendi non eft commodus; idque quia secundum illum mo-

dum

Pars It. SECT,

lefini

em a

blent

n qua

ione

rifibi

Total

um P

nuibr

caula viale

brutt

evad

Gbi o

com

fale,

0471

9100

nus

cun

gta;

gru

gui

riu:

ma

ma

ali

ut

ve

YC

qu

ut

definiti

dum solus Deus esset ens absolutum; omnis e aim creatura includit in essentia sua relationem dependentiæ à Creatore. Secundo sic, Ens teale vel ita se habet ut tota ejus essentia posita sit in respectu ad aliud, vel ita ut tota ejus essentia not sit posita in respectu ad aliud, sed potior par essentiæ sit absoluta. Et hic modus accipiend magis commodus videtur: idque quia secundum hanc divisionem, omnia entia quæ sunt in Categoria relatorum, atque adeo quæ sola propit merentur nomen entis respectivi, ensia respective dicuntur; resiqua vero omnia, quorum essentia est potius absoluta quam respectiva, ensia absoluta appellantur.

## SECTIO XV.

# De Toto & Parte.

IN hac Sectione primo proponemus varias Divisiones & subdivisiones Tosius; deinde proponemus breves aliquor Disputationes de quibuldam speciebus Tosius, scilicet de Toso universali de Toso Specifico, & de Toso Individuali.

Tars 1. SECT. Divisiomes To-Sins.

13 .

Quod ad prius actinet, dividimus primo Te sum in divisibile & indivisibile; omne enim Te tumiqua totum est est unum & indivisum: sed hoc duobus modis accidir. Vel enim ita est indivisum ut sit in partes divisibile, si non realidivisione & resolutione, divisione tamen mentali qua mens rem in sua principia resolvit; vel ita est indivisum ut nullo modo sir divisibile in partes. Toium indivisibile est illud quod Metaphysici appellant Totum persessionale, & competit soil Deo, qui indivisibilis est. Ubi est norandum non satis proprie Deum dici Totum, quia omne Totum includit relationem ad partes, nec alitet

Totum indivisi bile. onem

a non

r pan piend

lefiniti potest Totum in genere nisi per relatio-cem ad partes. Interim quia Metaphysici dicere itale olent Deum totum esse in toto mundo & rotum fit is aqualibet parte mundi, ut exprimerent qua raione Deum appellarent Totum, excogitarunt llud Totum quod perfectionale vocant, aut indirifibile.

Town divisibile in partes commode distingui Indun potest in Tosum potentiale & Totum actale. To- Totum Care. um Potentiale eft quod divisibile eft in partes ex divisibile roprie edine quibus ipsum non constituitur : Animal, verbi Potentiacaula, respectu hominis & bruti est Totum poten- le. Cnris belle tiele quia dividi potest animal in hominem & brutum, dividi, inquam, ita ut iplum Animal evadat plura animalia specie diversa per adjectas ibi differentias specificas; animal autem nequaquam constituitur ex homine & bruto, neque complectitur illas partes actu, fed tantum poteflate. Hoc Totum posentiale dicitut Totum univer- Nets 1. fale, illique respondent pattes illæ quas appellant pares subjectivas, item parsicularia. Ad hoc Totum puentiale revocamus subjectum aliquod quateaus est divisibile ratione accidentium suorum, ut cum dicimus Animalium alia funt fana, alia 20gra; Animal enim quod dividitur in fanum & 2grum, habet fe ad fanum & ægrum tanquam quid communius & universalius ad particula. lius : dico tanquam quid universalius, quia animal proprie non eft quid univerfale refrectu animalis fani & ægti. Revocamus item acccidens Notas. aliquod quatenus est divisibile in sua subjecta, ut cum dicimus, Omne fanum vel eft brutum vel homo; Omne quod potelt loco movere le, vel eft brutum vel homo : illud enim accidens quod eft commune pluribus subjectis, h bet se ut quid universale & commune corum respectu.

Totum actuale eft illud quod eft divisibile in partes

a

111

10

Run

A,

יום מני

1

01

tu

ta

2

n

unum

Altnale, efique aus per acci-

aut per fe:

Qued est

ficum.

Inte-

grale,

partes ex quibus actu constituiturs estque vel 7 sum per fe, vel Tosum per accidens. Tosum per ati dens eft illud Torum quod refolubile eft in pane ex quibus constituitur, non tanquam unumpe fe, fed tanquam unum per accidens; ut home bus (verbi caufa) refolubilis est album & homine item acervus in plures lapides : Totum perfe d quod divifibile eft in parres ex quibus conflite tut tanquam unum per fe; eftque vel Phyku vel Mesaphy ficum Tosum Phylicum est quod com ponitur compositione physica, & duplex eft pro de plici compositione Physica : alia enim eft compo fisio phyfica ex parcibus integrantibus marenas huic compositioni respondet Totum physicumin segrale; alia est composicio physica ex marcial forma, quæ partes effentiales phylica funt, a huic compositioni respondet Totum physicums fentiale. Ubinotandum eft, imperfectam effel lam divisionem qua Totum dividi solet in Te sum effentiale, integrale, & universale, tum po pter qualdam species Totim quæ ibi non compre

henduntur, tum quia Totum effentiale est vocabe lum valde ambiguum, & vel intelligi potest de Toto physico, vel de quibus dam speciebus Totiu metaphysici. Vnde propter ejus ambiguitates nos non utimur Toto essentiali in sua amplitudine accepto; sed dum loquimur de Toto physicalimitamus vocabulum illud essentiale ad Tome

Zfrentiale. Nota,

physicum compositum ex materia & forma: dum item loquemut de Toto metaphysico, illud limitabimus ad Totum metaphysicum quod compositum ex essentia gradibus metaphysicis.

Totum Metaphysicum est quod compositut compositione metaphysica. Compositio autem metaphysica duplex est: alia enim est compositio ex partibus constituentibus unum perse, & de hac sola hic loquimut; alia est ex partibus constituentibus

vel Meta-Physicum.

e vel 70 num per accidens, & hæc referenda eft ad Tosson macidens, qualis scilicet est compositio ex subper acci m reperitur in tebus materialibus, fed in rebus num po iritualibus, non phyfica, fed mesaphyfica dicenhome eft. Siquis dicat Philosophos afferere subjehomina orfe dim & accidens phytice uniri; respondendum onflitui at, cos accipere phyficam unionem late pro omni od com um unitarum. Tosum ergo Mesaph. ut hic accipi- Quid fir. pro de ut, est Tosum actuale per se compositum compositiocomponentaphysica; & dividendum est divisione petira comis ultur unu per se: alia enim est composizio mesapio. physicum peciei ex genere & disferentia, & huic respondet quadrucomis peciei ex genere & disferentia, & huic respondet quadrucompositur (quatenus est species animalis) ex Essentiacompositur (quatenus est species animalis) ex Essentiacompositur (quatenus est species animalis) ex Essentiacompositur (quatenus est species animalis) ex essentia
in to Alia est composita Mesaph. ex natura specifica &
inferentia individuali; & huic respondet Totum
inferentiale numericum cujus partes sunt natura specabb sistem, & differentia individualis. Alia est compocabb sistem, & differentia individualis. Alia est compocabb sistem, & differentia individualis. Alia est compocabb sistem, & composituration singulari & exsistentia his Metaph. ex effentia fingulari & exfiftentia Mi superaddita; & totum huic compositioni tes ut distinguatur à Toto metaphysico essentiali exsistene. preifico & numerico. Denique alia est compositio Merethyfica ex natura exfiftente & fubfifentia illi natura exlistenti superaddita ad complendam tius exliftenriam ; & huic respondet illud Torum quod dici folet Suppositum, cujus partes funt Na- Suppositura exfiftentia prædita, & fubfiftentia illi addi- 1000. L. Et hæ quatuor compositiones merito dicuntur metaphysice, quoniam non tantum repetiuntur in rebus materialibus, fed etiam inonibus rebus spiritualibus creatis; quidquid wem commune eft rebus materialibus & imma-

of de

otius

tem udi-

fa

1900

um

13-

dut

CE

15

C

le Specifi-

grut min

Biv

entia

Her

on c

qui

10

to (i

ega

ega

cici

iffe

nia

I

nte

dua

ab.

ind

ter

an

25

uni

cft

immaterialibus, illud eft confiderationis mette phylica.

Variz Quaftiones moveri possunt de specielo Pars II. Torins, nos brevitatis caufa omiffis aliis, prope SECT. nemus tres. Quarum prima erit de Toto unive fali, V srum feil, res anse insellectus operationen be beant universalitatem, an vero solus intelletima firahendo naturam à conditionibus individuantibu efficiateam universalem : secunda erit de Tond fentialispecifico , V trum scil. compositio speciei ; genere & differentia hominis, verbi caufa, ext pura animalis & rationalstate, illi superaddita, realis, an vero fit folius rationis ratiocinate: teni erit de Toto individuali, Quodnam fit veram o unicum individuationis principium.

7. Qualtin prima, de Toto univerfali.

6.

Quodad primam Quæftionem artinet, card modum fuse tractari folet à Scholasticis & Men phylicis : & certe illa Qualtio plene traftai non potest, nisi in disputatione admodum los ga ; nos ergo qui brevitati fludemus, tantun decrevimus verum flacum illius Quaftionisape rire, & declarare quæ pars controversiæ ample Aenda fit, idque propofito uno aut altero arge mento : quem modum tractandi etiam fequemur in duabus ultimis Quaftionibus. Ut ergo hac Quaftio intelligatur, tenendum eft Nauram aliquam in re aliqua fingulari exliftentem naturam humanam, verbi caufa, in Socrate exfifrentem, poffe tribus modis confiderari, scil. qui talis natura eft, id eft, qua eft effentia talis; quatenus exliftie limitata per differentiam individualem Socratis; & tandem quarenus ab intelle etu ablirahitur vel leparatur ab ca differentia individuali. Primus featus naturæ dicitut flatus f. fentia ; nam in co fratu confideratur natura tanquam ratione effentiæ fuæ : fecundus fratus dieitur flarus exfifentia; quia in co confideratut naiu-

NAINTA tribus modis confide PANIHT.

meta

peciebr

nnive

nem he

Elm d

antibo

Total

ciei e

CX DI

ica, f

terra

um o

ea ad

Meta

Car

lon ntum

ape

rge-

uc-

rgo

14.

m

cfi-

Ua

12-

4-

c.

10

guta quatenus exfiftit limitata per differentimindividualem : tertius fratus dicitur flatus obdivus; quia natura in co consideratur quateusper abstractionem mentis denudatur diffe-ntia individuali quæ limitabat eam ad Socram. Dicitur autem mens abstrahere naturam à fferentia individuali, quando concipit naturam on concepta differentia individuali : hic enim quimur de abstractione, non sumendo cam reali rerum separatione, neque sumendo cam Abaraoseparatione mentali composita, que fit per Bieriegationem aut per enunciationem mentalem plex. egativam, ut, verbi caufa, fintellectus concieret naturam humanam non effe limitatam per ifferentiam individualem Socratis, ejulmodi nim abstractio potest effe falsa; sed loquimur e abstractione mentali simplici vel præcisi-, que fie per simplicem conceptum mentis pprebendentis unam rem non apprehenfa

De fecundo & terrio flatu non est controverfia ater Philosophos; nam certum primo est apud omnes, naturam humanam Socratis, quatenus et intellectum abstrahitur à differentia indivisuali Socratis, & scil. liberatur ab eo quod limiabat illam naturam ad unam rem, evadere jam indifferentem ad multa & multis communem: tenum item est naturam humanam consideraum quatenus exfistit in Socrate limitara per cius differentiam individualem, non effe univerfalem aut communem multis, fed appropriatam Status uni & particularizatam. Tota ergo controversia Contro. eft de primo ftatu, scil. effentie, Virum natura verfia. humana qua humana sis universalis & indifferenter stiabens ad multa, an vero non. Et hoc controverlia discutienda acerrime dimicant Scotifta & Scotiffa-Thomiffæ : Scotiftæ enim dicunt naturam hu- rum spin,

manam

m

rial

(c

1111 n fi

Na

ac

mo

ion

tia

ho

mo

and ion odo ohi

Thomi-BATHO apmis.

manam enimin Socrate exfiftentem qua eftell natura, effe universalem ; Thomista vero dieun rebus universalitatem non competere anteab Aractionem intellectus : putant falfum elledlet naturam humanam qua eft humana effe univer falem; nam ex corum fententia, natura Huma næ confideratæ qua eft natura bumana fol essentia & proprietates essentiales conveniunt.

Explanatio fensent. Scotift.

Ut fallitas fententia Scotistarum apparent tenendum eft Scotum afferuiffe fingularem s turam Socratis compositam effe ex duabus pa tibus re diftinctis, scilicet ex natura humana for cifica, & ca differentia individuali superaddin natura ergo Humana in Socrate exsistens In tatur ex sententia Scoti per entitatis gradu realiter diversum ab ipla natura, & ei superado tum; atque adeo natura ratione illius entita Superadditæ est fingularis & determinata ad Se eratem, fed ratione fui adhuc est indifferens, m magis respicit Socratem quam Platonem. To spe bumanam quæ est in Socrate non este revera ue pluribus, sed esse re diversam ab illa natura he imana quæ est in Platone; non tantum propti ud. differentiam individualem illi superadditam, se tur etiam ratione sui : si enim ratione sui natu vet humana quæ est in Socrate esset re cadem cu ma natura humana quæ est in Platone, non tantu siste diceret Scotus eam quantum est de se posse d'in pluribus, verum etiam esse actu in pluribus; l'iam iple negat eam esse actu in pluribus, imo di maturam humanam quæ est in Socrate non est in Platone etiam in se spectatam. Contra ver in Platone etiam in se spectatam. Contra ver in Socrate esse re candem cum ejus different in Socrate esse re candem cum ejus different individuali, et per consequens cam esse absolut ver loquendo singularem; quod enim est re identite CHE

Emplana. nie for. Sent. Themi. faram,

ft tali

dicun

nte ab

dicen

luma

a fol

int.

MA

maliquo fingulari, illud non poteft effe unifale, nili quatenus ab intellectu diftinguitur feparatur ab illo fingulari : effe autem mam se eandem cum differentia individuali

n fingularizante, postea probabimus.

niver Naturam ergo humanam ex fe & qua talis eft 10. neffe universalem ita probant Thomifta; Arguimo, Quidquid natura habet ex fe , id habet menta ione fuzeffentiz : fed homo ratione fuz el- Thomiareat tione sux essentix: sed homo ratione sux estatume in a nix non est universalis & indifferens ad multiplatume in a homines: ergo. Ratio minoris est, quia si ma se mo ratione sux essentix esset indifferens ad additusta & universalis, singularitas ei repugnarer; in andocunque enim aliquid competit alicui rei tione sux essentix, ejus oppositum nullo addo potest competere illi rei, quia ejus essentia onibebit: at singularitas non repugnat hominidas, quia in Socrate homo in genere sit singularitas, son socrate pet spectata sit universalis, & natura humana in sura atone ita spectata sit etiam universalis, erunt erai utes natura humana re distincta universa. aura atone ita spectata sit etiam universalis, etunt etai utes natura humana re distincta universalis at hoc est absurdum, ut evidens est ergo & opt ud. Dico esse absurdum, quia est una tantum dura humana in genere: dico autem esse re atu versas, quia ex ipsius Scoti sententia, natura mana in Socrate exsistens in se spectara non sissi tampa in Socratem in Platone, sed est re direct sa ab illa natura qua est in Platone. Deinde, si tampis Scotus illud non assereret, evidens est die am & candens entitatem realem substantia-est m non exsistere simul in Socrate & Platone: ver tura enim humana Socratis in se spectata est e caentia composita ex materia & forma; atque entit etiam in Platone; atque adeo materia Socratis sentit etiam in Platone. Deinde, si psa natura Sociali etitam in Platone. dentitetiam in Platone. Deinde, fi ipla natura So-

cratis in fe spectata fit in Platone , sequent Deum non poffe annihilare Socratem nili etian annihilet Platonem; annihilatio enim fubfiantiz eft destructio totius entitaris substantiali quæck in ea fubftantia. Tertio, Sinatura be mana Socratis in fe fpectata fit re diversaà m cura humana Platonis, vel crit genere, vel spe cie, vel numero diversa: Non est genere aut spe cie diverfa, ut patet : ergo eft numero divert & per confequens fingularis. Quarto oftende mus Quæftione fequenti naturam fpecificami aliquo individuo non esse re diversam ab eja differentia individuali, unde non tantum fe quetur naturam specificam non effe simul i pluribus individuis, verum etiam cam realit non effe indifferentem ad effe in plumbus indir duis.

in

pr

H

yfi

hui

ic i

m

IP!

12

m

ta .

im

mi

m

dis

ditti

cts :

So

15 5

phy

ncia

P11: Quastio secunda, de toto specifico

Opin. Thomifarum.

Secunda Quaftio proposita est tantum de Ti to fpecifico, attamen ctiam extendi poteft ad Ti tum individuale; generaliter enim vocatur controversiam inter Scotistas & Thomistas, compositio speciei ex genere & differentia sit reals & criam An composicio individui ex natura speci ca & differentia individua fit realis. Thomis realem elle negant : Scotiftæ vero affirmat Thomista enim aiunt ad realem compositione requiri ut partes componentes fint realiter ftincte, idque quia non habent rationem pan um nisi quatenus distinctæ funt a le invicen arque adeo non habent rationem realium par um nifi realiter diftinguantur, unde dicunt gr dus metaphylicos natura non realiter difting ante cogitationem mentis : evempli caufa, cunt fingularett naturam Socratis non include se parces meraphylicas realiter diftinctas, fedel unam simplicem entitatem ratione metaphylid compositionis, & tantum realiter componi ph

ubstan

antiali

ura h

fa à m

vel for

aut foe

diverts

ftende

ficami

ab ej

um fe

nal i

caline

indivi

dn

ur

eali

nife

nan

e nihilominus dicunt illam maturam, proptez equeen rerles ejus facultates & potentias, præbere inli ctian Mcaui occasionem distinguendi in ea plures adus metaphylicos, concipiendo feilicet cam u lingularis cit, item quatenus natura humaitem quatenus eft fenfiriva, item quatenus pores eft. & fie deinceps;unde secidit ut inteldus conferendo inter se hos conceptus unius turz, apprehendat nonnullos conceptus tanum universaliores, alios tanquam particulario-, nonnullos scilicet concipit effe genera, alios edifferentias illi generi superadditas, unde oricompositio metaphysica Genetis & Diffeniz. Idem ctiam dicendum eft de compositioindividui, que oritur ex apprehensione qua prehendimus unum aliquem conceptum elle eciem, alium vero effe Differentiam,

Hanc fententiam Thomas probate possumus ntra Scotillas ( afferentes compositionem metapficam : fe realem) his rationibus; primo, Si efnia humana realizer componaturex animalie& rationalitate, sequerur aliquam effe reaa partem hominis quæ neque fit anima neque ipus, ne que ulla pars anima aut corporis ! nata enim animalis in homine neque est anima mana ur patet; neque corpus, quia ipla nane na animalis cft natura conflata ex corpore & ima sensitiva. Secundo, sequetur essentiam 3. 201. ominis physicam eff. re diversam ab ejus ellenmetaphyfica; habebit enim compe firionem diversam, iaque quis componerur reali complitione ex partibus re divertis à partibus phycis: dico elle re diversas, quia natura animalis Socrate neque elt anima Socratis, neque cor. s Socratis. Si autem ellentia phylica & mephysica re differant, homo habebit duas efncias adæquatas re diverfas. Tertio, Si gradus 3. Ray.

12. 1. 744

rob

ntu as i

t ci

10

no au

nte rgo

em en

er à

ffe

C

nus

ca

per

pti Q fi

Sin

metaphysici fine re diftincti, sequetur hacom nia effe re diftincta in Socrate, scil, effe hancia Stantiam, effe hoc corpus, hoc miltum, hoen vens, hoc animal, hic homo : fi autem hacon nia in Socrate re differant, in uno supposito, Sa crate scil. includentur plura supposicare dillin Hoc autem probatur, quis hac substanti hoe vivens, hoe mistum in Socratere different at hæc funt supposita : ergo erunt suppositat sindividua re diverta. Quarto, esse reale compe componentis: si ergo compositum metaphys cum qua tale fit reale compositum, dabiturte lis compositio per quam Genus & Different Mil componentur ; item natura specifica & differe ut, tia individualis. Nulla autem talis actio exo gitari potell per quam ejus Genus & Different iter uniantur, & fic com onatur species; nullain per quam ejus natura specifica & differentian dividualis conjungantur : unde manifelle fequ tur, compositum meraphysicum ex gradibusd to fentiæ non effe reale compositum.

ig.

Genus a Aicujus. Species Iribus modi confidera-Mr.

Ut autem melius intelligatur id quod die im mus, genus non differre realiter à specie & à di qui ferentia specifica, naturam item specifica k i non differre realiter à differentia individuali con tenendum est genus speciei alicujus posse triba modis considerari; animal, verbi causa, possettati busmodis teserri ad rationale. Primo, potestati malitas que est in bruto referri ad rationalite malitas que est in bruto referri ad rationalite tem quæ eft in homine, & fic certum eft anima litatem effe re divetfam à rationalitate; illes enim omne quod est in bruto, est re diverium à pri co quod est in homine. Secundo, porest anima litas per operationem intellectus abstracta & abstract minis, & fic certum eft animalitatem in commusi

hocvi

firo, So

Manti

ferunt

fita a

114 13

are on uni differre à rationalitate hominis, non taobatur hoe evidenter; Diversitas realis debet hacon num verlari inter extrema realia : fed animasin communi qua talis est non est quid reale, e dillis tenim opus intellectus abstrahentis. Deinde, god non datur ante operationem intellectus, non differt ab aliquo ante operationem inteldus : sed animalitas in communi non datur compo nequam ab intellectu fiat per abstractionem : aphyl emintellectus, & per consequens non realiter.

curter series, potest referri animalitas in homine
crent sustens ad ejus rationalitatem; & si sic accipiafleres ut, supra probavimus eam non differre realicrent rationalitate: si enim differret realiter, reacrent uer componeret hominem, quod ostend mus aite fe fallum.

equi nus interpretes Aristor. multa admodum inepte Quod ad tertiam Quæstionem attinet, afferiusd ctopoluisse de principio individuationis, propteca quod in recto fenfu non acceperint individuadit ims principium: duodus enim modis potest di quid dier individuationis principium; primo, late ias à improprie, quia individuum constituit & ias componit; seundo, magis recte & proprie action cipium individuationis principium, pro co quod mi simulcum natura specifica ita constituit individuam, naturam specificam determinando & imitando, utex co & natura specifica siat unum per fe.

Si ergo principium individuationis accipiarut ptimo modo, duebus modis potest intelligi Quæftio de principio individuationis : primo feil. a quæramus quænam conftituant individuum lecuadum compolicionem phylicam, id eff, quæ fot partes phylicæ condituentes individuum;

14. Qualtio tertia De principio inaividua-Inderiduationis principi-(ismpinm, vel stricte.

15. De principio lase Jampio.

A6

secundo potest intelligi Quastio de compositio ne metaphylica individui, ut fenfus fit que fin partes conflituentes individuum metaphylica Si Quattio p iori modo intelligatur, cenun eit parces physicas individuum confliuentes el · fe materiam & formam fingularem, ita tame ut forma lingularis fit pracipus pars hujus con Mitutionis; quis scilicet nobiliori modo tribut elle individuo quam ejus mareria : catenus el go amplett mur fententiam Zabatella, Pice Jominei, & Pererii, afferentium formam elle principium individuationis, quatenus verus eft dicere illud quod præcipue tribuit effe individuo fecundum conflitutionem physicam ele formam.

Si Qualtio posteriori modo intelligatut de principio individuationis in prima fignification accepto ( nondum enim loquimur de ind vidus tionis principso in lecunda fignificatione ) certur elt pattes metaphylicas constituentes indis duum, effe næuram specificam & differentian individualem illi superaddiram : differentia at tem individualis naturæ (pecificæ superaddia duas conditiones habere debet, primo, debet mitate & determinare naturam fpecificam; fe cundo, ex ea & natura specifica debet fieri unua per fe, secundum compositionem metaph Raia elt, qui ipla natura specifica est individui prino pium, non quoad constitutionem physicam, fel tantum quoad metaphylicam. Dico non quoid physicam conflicutionem, quia due tantum funt partes physica componentes, scilicer mate ria & forma ; natura autem specifica neutra hatum eft.

Ex his conditionibus differentiz individutlis colligimus primo, neque materiam neque formam effe differentiam individualem. Ratio

ch

eff, phyl

mate

Aire

icem

nifi

ruit

mus

fign

conf

Col

non

toti

tali

dut

101

100

cid

cif

tia

nil

ex

la Cir

fie

ti

63

er

fi

fi

C

C

ous er-

Pico.

n effe

rerum

indi-

n elle

It de

idus

diti

1 20

dia

t li-

6

un

n ch

d

ad

C.

eff, quia hæc fune principia phyfica, ergo mera-Olitio materia non potest cum ullo alio principio conuz fin hylicz fieuere compositum nisi cum forma; forma certun mem cum nullo alio poteft conflituere terrium nies ch sifi cum materia ; ergo neutra barum conflitame mit individuum cum specifica natura. Colligius conmus secundo, ob eandem rationem material. tribuit ignatam, id eft, quantitate prædiram, non constituere individuum cum natura specifica. Colligimus tertio, collectionem accidentium non constituere individuum, idque quia constitotio metaphysica alicujus enti categorici est talis ut ex ea refultet unum per fe : at fi individuum conflituererur ex natura specifica & multorum accidentium fpecie diversorum congerie, son effet unum per fe , sam ex fubflantia & accidente non fit unum per le, natura autem fpecifica alicujus fubflantiæ fingularis eft fubflan- E-fit.n. tia. Quod fi quis propter hæc argumenta diest tianen ef nihil horum ede individuationis principium, fed individe exliftentiam elle Individuationis principium , illad facile refutari poterit : idque quia effentia lingularis à nobis concepta quatenus est estentia lingularis, arque adeo concepta fine exfiftentia, adhue fuam fingularitatem retinet; ergo exliftentia non efficit naturam lingularem , fed cam potius præsupponit , quia est actus naturæ Imgularis. Deinde, Socrates etiam cum non exiftet vere dicitur effe Socrates, nam hac prædicatio Socrates eft Socrater, eft in aternum vera : ergo Socrates etiam cum non exfiftit, aliquid retinet per quod eft Socrates Quaret ergo quis, quanam fir differentia fingularis,id eft,quanam fit præci ua pars metaphylicæ constitutionis ali cujus individui. Refp. cam proponendam effe in lequenti effertione, ubi loquemux de principio indivi-

a'10n.s prin ipi-

uent

mera

ula:

nin

dent

dica

man

ex p

mar

Pla

ton

dift

ceit

in (

1917

nia

fic

Oui<sup>4</sup>

in dividuationis in secunda fignificatione. Si principium individuationis secundo modoso

18. fumpto individuattonis principio.

De Bride cipiatur, non funt plura principia individ fede num tantum; at fecundum priorem acceptiones principii individuifici, plura funt principia indivi duationis : nam si loquamur de phyl, composito ne, plures funt partes physice componentes ind viduum ; si vero de metaphysica, plutes quoqu funt partes metaphylice componentes individual duum, scilicer natura specifica & differentiais dividualis : unde mirandum est quod interprett Aristot. sumentes principium individuificumi priore fignificatione, quarant unum aliquodisdividuationis principium. Sumendo ergo principium individuationis non pro parte quivis phylice aut metaphylice confliruente individuum, led pro eo quod ita determinat & limitat naturan specificam, ut simul cum ea mera hylice confis tuat individuum, principium individuations niti erit aliud quam differentia individualis, & hat differentia, ut patet ex refutatione aliatum opinionum, nihil aliud elle porett quam hecceita Scoti, à multis agitata, à nemine vero folide confutata. Siquis aurem quærat quæ fit illa hae ceitas, utrum feilicet fit materia phylica, an fotma, an compositum physicum, resp. cam nihil horum effe: non enim eft aliquod phylicum, licut ipfa natura specifica est aliquod physicum, fel estipla natura Socratis verbi caufa, non concepta fub generali ratione natura humana, fed fubratione hujus determinatæ naturæ, Sicur ergo animalitas Socratis nihil est aliud quam natura Socratis considerata qua sensitiva est. & humanitas Socraris nihil aliud eft quam natura Socratis concepta qua rationalis effsita ettam hecceitas Socratis nihil aliud eft quam natura Socratis con-

cepta quatenus eft talis determinata natura

Hacceitas eft princip. individuatio. mis.

Otionen

indica

politic

tes indi

quoqu

indiv

neiais

Tprete

umi

10din

brinci

chyf

n, fed

uran

affine nibi hæt

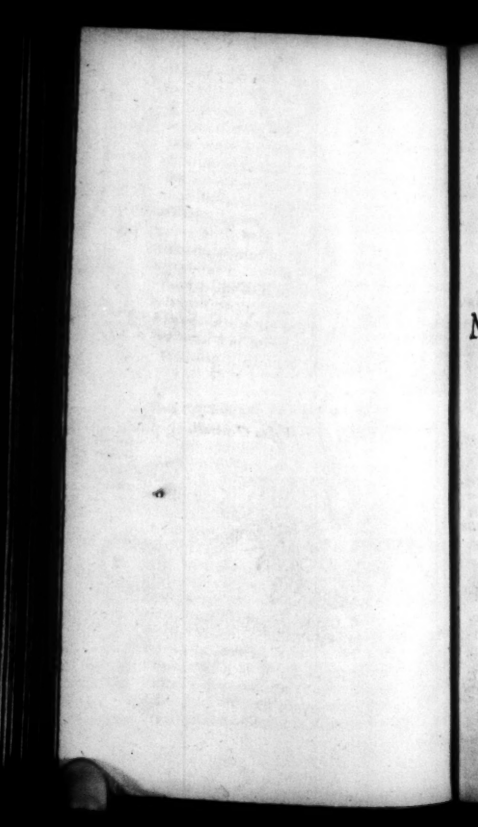
opi-

ide 60 10 0-

Quia autem multi admodum perinaciter ventur hæcceitates halce nihil aliud effe quam nodoan mera figmenta, quaram ego ex iis per quod fin- effe fid fedu gularis effentia Angeli fit fingularis; item uttum mentum anima Socratis, nude concepta fine omni accidente, maneat re diversa sbanima Platonis. Si dicas non manere cam diversam, sequetur animam Socratis constitui ex accidente, tanquam exprincipio, quod supra resutarum est : si dicas mancres quæram ego, per quod differat ab anima Platonis; in hoc enim convenit cum anima Platonis, quod fir anima humana. Per quod ergo diffinguuntur? certe per nibil aliud nifi per baccitatem. Si enim dicas eas distingui per materias in quibus funt, quæram ego per quad diflinguantur a fe mutuo materia, cum ambæ in hoc conveniant quod fint materia; & ita redit cadem difficultas.

Arque hac de Metaphysica Generali.





# METAPHYSICA: SPECIALIS. Quæ reperiri potuerunt.

CHUSE

# ELENCHUS

Sectionum, & rerum quæ hac parte exhibentur.

## SECTIO I.

AN Ens univoce pradicetur de suis Speciebus, & quousque descendat metaphysicus ad con. siderandas Species Entis.

## SECTIO II.

De Divisione Entis, in Creatum & Increatum, Cui adhæret.

Disput. I. De Essentia & Exsistentia, deque compositione creaturarum ex esse & essentia.

Disp. II. Decompositione creatura ex exsistentia

Disp. III. De Simplicitate Entis increati.

Quibus alia atque alia passim eximia quoque intermiscentur.

## METAPHYSICA

PARS

### SPECIALIS.

SECTIO PRIMA.

An Ens univoce pradicetur de suis Speciebus & quonfque descendat Metaphyficus ad considerandas species Entis.

Riufquam in hac Parte Speciali ad Species Entis descendamus, nonnulla dicenda funt de conceptu Entis in igenere prout complectuur Ens creatum & increatum. Duw autem partes erunt hujus Sectionis, quarum prima quæremus V trum conceptus Entis in genere fit æquivocus, univocus, an analogicus respectu Entis creati & increati : fecunda vero quaremus Verum Metaphyficus confideres ea omnia que confiderat fub ginerali conceptu Entis, an vero confideret Species Entis Inblipecialibus fuis conceptibus, id cft, Subttantiam qua Subflantia eft, Quantiratem qua talis eft, & fic deinceps.

2. Prima parre nonnihil dicemus de muleiplici rerum convenientia in nomine aliquo communi, & deinde ad Quæstionem ipsam propolitam de convenientia entis creati & increati in nomine Entis, & in conceptu illi nomini re spondenti, ad quæstionem, inquam, perfricue respondebimus. Tenendum ergo est ca omnia quæ in nomine aliquo communi conventune ;

Tart. To SECT.

2 1601 migdis res convenia A12 - 1/42

rte

d con.

nomine. Leguivo-

Univece.

Nota.

Duplex univoca-

Esentis-

Acciden-

Analizi-

Analogia inaqualitaus.

vel convenire aquivoce univoce. vel analogica. Li conveniune equivere in nomine que habent no. men fibi commune, sed non unam aliquamem, illo nomine fignificatam. Ea conveniunt unione quæ & habent nomen commune, & unam rationem illo nomine fignificaram æqualiter fignif. cant, id eft, absque dependentia unius ab alia. Non enim hic exclusimus inaqualem panio pationem quoad perfectionem rei participata, idque quia doctiffimi Philosophi dicunt omne genuseffe nobiliori modo in una specie quar in alia: fed exeludimus hic eam participationis inæqualitatem quæ eft propter dependentiam u. nius univocati ab altero univocato, in patticipatione rei significara à nomine univoco. Deplex autem eft univocatio, id eft, rerum convenientia in nomine univoco , effentialis feilicet& accidentalis. Esfentialis univocario eft quando m nomine univoco fignificata effentialiter pradica tor de univocatis : univocatio Accidentalis et quando res nomine univoco fignificata accidentaliter prædicatur de univocatis. Priori univocatione univocantur komo & brutum in anima-

Priusquam dicamus quænsm proprie conveniant analogice, afferenda illa divisio ana ogorum à Gajetano inventa & à plerisque Scholasticis approbata, in Analoga inequalitatis, attributionis, vel proportionis & proportionalitatis. Analogia inequalitatis est qua reperitut in omnibus generibus univocis respectu suarum specierum quibus ipse genera ratione differentiarum secundum inæqualitatem persectionis participantur, ut in animali respectu hominis, & leonis, persectius enim participatur, ab homine ratione persectioris differentia est ideo ab utraque inæqualiter participat e natura animalis. Sed ipse Caje-

tanus

opt

m3

nire

gia

hyli

li C

DR

utz

min

nat:

qui

tion

ner

tr:

TI

fer

ca

es

1.

am rem univa

n ratio. fignif.

partici

ipata, omne

וח שור

is in-

m u.

rticis

Du-

nreer &

175

ica-

ca .

en-

0.0 12-

6.

0.

je

1.

gice. La mus notat hanc analogiam non effe ana'ogiam .
roptie dictam, nee facere nomen analogum, ent no. uis in generibus proprie dictis , ideft , vere nirocis, reperi ut, & folum poteli cocari anagiaphyfics, quis procedit ex diversis formis hylicis, quarum una est perfectior altera: exem-licava, anima rationalis hominis p o diversa b alio. confideratione tribuit hom ni omnes gradus naurz, & per con equens etiam tribuit ei naturam mimalis; anima vero le nis tribuir etiam leoni pararam animalis a fed imperfectiori modo, quia ipfaelt omni modo impertectior anima rationali.

Rejecta analogiainequeli atis qua univocatio. nem non tollit, sequitar analogia attribusionis vel Aurisuproportionie, u' loquuntur, quæ etiam dicitur tionig. homonymia, dependentie, vel homonymia de iroc & mit in (dividunt enim Philosophi homonymiam feu aquivocationem in puram, quam fupra explicavimus, & mixtam seu analogicam, quam jam explicamus. ) Eft autem analogia attributiones Quid fit. quando non folum nomen aliquod eft rebus plunbus commune, verum etiam res aliqua illo nomine significata quodammodo pertinet ad res omnes illo nomine fignificatas, ita tamen ut ab. folute & per fe infit earum uni per dependentiam vero ab illa una insit reliquis. Et duplex est ejuf. Eagneda. modi Analogia: Velenim res significata nomi plex eft. ne analogo formaliter inest omnibus analogatis, etfilecundum inæqualitatem dependentiæ, quo modo fe haber Ens refpectu entis creati & increati; tes enim fignificata, id eft, m habere effentiam, formaliter incht enti creato & increato, etfi cum inæqualitate dependentiæ, Ens enim increatum per fe & fimpliciter eft Ens, Ens vero creatum fi referatur ad Creatorem eft-Ens cuminfigni dependentia à Creatore, five; loqua-

loquaris de esse exsistentia, sive de esse essentiario Vel res significata nomine analogo formalitat tantum inest uni analogato, in reliquis vero sormaliter non inest, sed quodamodo tantum ad ea pertinet: hoc modo sanum analogice dicitat de animali, urina, & medicina, nam res significata hoc nomine, idest, sanitas, sormaliter inta soli animali, est enim a cidens conveniens soli animali, sed non omni; urina enim & medicina sanimali, sed quod urina sana sit signum sanitati in animali, medicina vero sit causa sanitati in animali, atque adeo sanitas quodammodo adea pertinet, sed iis formaliter non inest.

m

igni nuz

dan

rot

015

Kal

not

na

pl

m

1

Analogia proportionalita-

Analogia proportionalitatis ell quando nomo aliquod eft pluribus commune, ratio autemillo nomine fignificata non elt fimpliciter& abfolute una, fed tantum eft una proportionaliter, idelt, fimilis fecundum proportionem: hoc modo the dere dicitur de intellectuali & corporali vilione; dicere enim folemus cum a'iquid de novo intelligimus elle verum, nos jam videre quomodoillud fit verum. Visio ergo fignificacion quidem unam aliquam rationem fimpliciter namimme diate fign ficat ocularem perceptionent, & act mentalem perceptionem : fignificat tamen unam rationem fecundum fimiliaudinem propos tionalem, similitudo aurem illarum perceptionum eft, quod ficut se habet ocularis perceptio ad oculum, ita eriam mentalis ad mentem. Hat autem analogia fit duabus modis, metaphorice seil & proprie. Meraphorice, quando illud nomen commune proprie tan'um fignificat unam rationem, quæ tantum in uno analogorum vic ineft, in altero vero non ineft yere & proprieted metaphorice; sic ridere proprie tantum fignificat tifum bominis, qui rifus formaliter & propric t.I.

medici-

er infie

anitaris

ratis in

adea |

omen

millo

סישים

eft,

21.

one:

ntel.

01/ em

ne.

200

11.

200

1).

10

1

C

je inest foli homini , prato vero inest tantum effentiz er amilitudinem, atque adeo metaphorice:hæc emalite ngo vox ridere, etfi proprie tantum unam tatiovero for ntum ad em lignificat, feil.rifum hominis, quatenus tadiciru nes eft vox analoga, secundum hanc analogiam s lignif. fonificat & rifum hominis & floriditatem prati, z funt rationes fimpliciter diverfæ, fed fecunter inch iens foli fam quid unæ , feil. fecundum similitudinem roportionalem ; quia ficut le habet rifus homiais ad hominem, ita fe habet floriditas prati ad pratum. Proprie fit hæc analogia quando illud nomen æque proprie fignificat plutes rationes, que tamen lecundum limilitudinem proportionalem funt una ratio; fic hæc vox principium æque proprie dicitur de corde animalis & de fundamento domus, immediate enim Egnificat principium animalis, i. c. primam partem animalis quæ est fons vitæ, & principium domus, t. e primam partem domus, atque hæ rationes funt una racio secundum similirudinem proportionalem : ita etiam fe habet hæc vox gubernator ad rectorem navis,& rectorem reipublicæ, æque enim & proprie lignificant hæc lignificata quæ, in propossionali similitudine conveniunt.

His politis de aquivoca; univoca, & analogica terum convenientia in nominibus communibus, quærer à iquis quomodo Ens prædicetur de suis speciebus, i, e.de ente creato & increato, deque Substantia & accidente. In qua Quæstioneduæ funt extremæ opiniones, eæque rejiciendæ, una vero media, eaque amplectenda. Prima fententia extrema eft Aureoli, afferentis Enseft nomen mere æquivocum refepectu substantiæ & accidentis. Sed hæclententia est rejicienda, quia nomini æquivoco non respondet una aliqua res significata, fed huic voci responder una res signi. ficata, feil, m'habereeffe. Secunda fententia ex- Soni-

6. Quanto to Ens prade fuis Specie.

Opin. Aureali.

trema

ATA METAPH. SPECIALIS. Sed.I. trema eft Scoti, afferentis Ens effe quid unin

cum refpectu fubflantiæ & accidentis. Sed la Sententia etiam reficienda eft, primo, quisse effet univocum respectu entis creati & increa irem lubflantiæ & accidentis, effet horum ; nus ; at hoc est falsum; ergo & illud. Ratiopto positionis, quia omnes Philosophi nihil alia desiderant in aliquo ad hoc ut possit dici gra

quam ur univoce prædicetur de rebus ellenis

co

afi

1 0

bent

cft

bro onie

neli

ería

100

2 111

um

Se

enf

190 100

um

Ens won aft genus.

ter divertis. Ratio minoris eft, quia fr Ens fire nus entis creati & increati, item fubffantiz accidentis, dabitur genus aliquod superius gene ribus fummis,quod eft abfurdum: fequeturien fi hoc admireatur, Deum effe compositume genere & differentia, quod effe falfum oftende mus in Disput. de Simplicitate Dei Superche go ut dicamus Ens prædicari de fubflantia & x cidente analogice, idque fecundum analogi um am dependenties quod indicavit Arift. cun ibi dixit accidens non effe simpliciter Ens, sed Enti-

Vera erinio.

Ens.

Fars II. Quod ad posteriorem Quæstionem attinetide ali SECT. modo scil, quo Metaphysicus considerat specia att Entis, quæ improprie dicuntur species, ut jam pater, respondendum est, proculdubio Meta-physicum non solum considerare species Entis le fub generalibus conceptibus Entis, sed etiam to fub specialibus suis conceptibus, i.e. considerate Subflantism qua subkantia est. & quantitatem of qua quantitas eft. Hoc autem fic probatur; Ad aliquam Disciplinam pertinet contemplatio Subffantiæ qua fubffantia ca : At neque ea pettinet ad Physicam, neque ad Ethicam, nequest Mathematicam : Ergo pertinet ad Meraphysicam. Dicer pais fortalle eam pertinere ad Lo. cam. Dicer quis fortalle cam pertinere ad Lo-Prolepfis. gicam, que agir in Prædicamentis de Substan

Metaphy: ficus con-Siderat. Sutfran tiam &c. qua talis. Ratio.

tiz, Sed refpondendum of,omnes Thilofophos

METAPH. SPECIALIS Sed. I. neo convenire, quod consideratio schstantia: uasubstantia est non pertineat ad Logicam per dicunt enim librum ( ategoriarum non effe increas brum Logicum storn policifione, fed xpion , deft, usu & accommodatione, quia scil. in co tio pto bro explicantur return genera non contempla-nil alia ionie, sed operationis gratia, ut scil. Legicus

t.1;

d unite

Sed by uia fi c

nil alle onie, sed operationis gratia, ut seil. Legicus ici gratia nelius habeat perspectam materiam circa quam sessur dum disserit, disserit enim de omni Ensiste senere: unde necessario sequitut ut Substantia in aliqua Disciplina consideretur per se, & um in nulla alia, certe in Meraphysica.

Sed objiciet quis primo, Modus adaquatus summi onsiderandi in Meraphysica est, qua Ensest; oijea. 1.

senere ubstantia est, sed rantum qua ensest. Resp. il.

kan um modum considerandi qua Ens est non ira um modum considerandi qua Ensest non ira umendum esse ut excludat modos considerandi cua bi subordinatos, sed potius includat: modos Entit utem subordinatos, sed potius includat: modos Entit utem subordinatos voco considerationes quicua bi fubordinatos, sed potius includat: modos
Enti sutem subordinatos voco considerationes quisus consideramus particularia Entia qua sunt
ente alia Entia particularia. Sic etiam Physicus vercio aturcirea corpu naturale in genere qua naturajam cest, id est, quam naturam habet: generalis tanen ille modus considerandi non excludit specinen ille sob eo comprehensos; nam Physicus etiam.
am considerat animal qua animal; & plantam qua
ante planta est. id est, que talem naturam habet. &
mi con tantum generaliter qua naturam habet. &
mi con tantum generaliter qua naturam habet. Sedi tundo objicitur, Si Metaphysicus poterit considetare particularia Entia qua talia sunt, sequeitate momnia Entia este considerationis Metaphysidetare particularia Entia qua talia sunt, sequeillet Ente disserre qua est tale particulare Ens.
Resp. Illud non sequi, Metaphysica enim habet
Resp. Illud non sequi, Metaphysica enim habet
terram abstractionem à materia, ad quam limitate debemus modum considerandi Metaphysi.

ecs,

METAPH. SPECIALIS. Sed. I. 426

H

cun

nota

oris

leta

nate

m

ft, 1

der

uia

bli

inti

ha

atio

Mei

MILL

Rio

IN

PO

1361

ces, adeo ut Metaphyficus nihil confideret if id quod ita separatur à materia sient natura M taphysica requirit : quod ut intelligatur, tend dum est Philosophos, colligerete marium num rum Scientiarum ex triplici abitractione a ma ria. Prima abstractio est cantum à materia fi gulari, & bac abstractione præditum eft ch ctum Phylica, quod abitrahitur quidem ali gulari materia, quia scientia non est retumb

Abftra-His materia eft priplex. Prima.

Becunda.

Tertia.

gularium; non tamen abstrahitur à materiale fibili in genere, quia corpus naturale in effent fua includit materiam in genere. Secundaabfin Aio eft non tantum à materia fingulari, sed em à materia sensibili in genere, idque non testan tione; & hac abfractione præditum eft objette Mathematica Scientias quancitas feil. quam tantum prout in a scientia consideraturabilità tur à materia fi gu'ari, verum etiam à mate fensibili in genere, idque quia non considera in Machematica quantites tanquam affection lequens mater am, fed confideratur ad modu Substantia i.e. ad modum rei per te fanis & no alteri inhærenris : interim hæc abftractio Math matica non eft abftractio que fit re, fed ration tantum, idque quis quantitas natura fua cftall gata materia. & tantum per intellectum abilità hitur à materia. Tertia abstractio à materia la fibili in genere, non ratione tantum fed etiamit & hac abstractione præditum est objectum Met phylicæ. Ens scil, quod non tantum confideratu fine materia,& fic abstrahitur per intellectumie etiam natura fua non est alligatum materiz,& it dicitur abstrahi reipsaà materia : dico ens non effe natura fua alligatum materia, quia ratio enti tam ceinitur in rebus materialibus quam immiterialibus, & sic alteri horum non est alligatum fed indifferens ad utrumque. Hoc

Sed. II. De Generali conceptu Entis.

m nun

icria 6

est chi

cmal

erum

cria la

effenti

aabfin

uæ no

Arab

ctat

deret ni Hoc polito responsio Suarii hac est, Metaphy- Refe. atura M cum non considerare omnes species Entis re. Suarii. otas, verbi caufa, non confiderare species cotoris, idque quia in illas non quadrat abfraccio letaphylica fiquidem illætantum abstrahunt à meria fingulari; adeo ut verum fit Metaphyfium considerare omne particulare ens qua tale f, modo præditum fit abstractione Metaphysia. Dicet quis, si Metaphysicus ea tantum con- Objet. deret quæ prædita funt abstractione Metaphysi-, non confiderabit omnia genera fumma, idque uia quantitas, firus & habitus funt accidentia bligara materiæ. Resp. Suares, Metaphysicum Resp. antum agere de Quantitate, Siru & Habitus quia ationem corum que prædita funt abstractione detaphylica, reliquorum fc. generum fummoum, quæ veriffime dicuntur elle prædita abitradione Metaphylica.

SECTIO II. De Divisione Entis in creatam & increatam,

DISPUTATIO PRIMA.

De Effentia & exfiftentia, deque compositione creaturarum ex effe & effencia.

IN hac Sectione flatuimus agere de duabus primis speciebus entis, Creatura scil. & Creator: in prima parte ponemus duas Disputationes de Creaturis, quarum priori disputabimus de impoficione creaturarum ex esfenzia & exfistentia; posteriori vero de composizione creaturarum ex natura & subsistentia.

In fecunda parte hujes Sectionis proponemus varias quæstiones & disputationes de Ente increato:

Qu

ntian

piun

rico

er ei

148

ecla

uja

m o

epiu

um

m

Se

d cl

Au

um

uai

וחט

uni

tiv

eii

bi

ni

ne

Quod

Qual. Resp.

create; & primo, de co ut unus eft Deus; fe cundo, de co quatenus eft trinus; tertio, den quarenus eft incarnatus. Quaret aliquis, I.u de fit quod ordiamur à Creaturis. Kefe nosi ideo facere ut ex compositione creaturarum m lius innotescar simpliciras Creatoris. Quen 2. quis undenam fit quod nos in Meraphylis differamus de Trinitate. & de incarnatione De

Refp.

cum hae non possint cognosci lumine natura Deus autem tractatur tantum in Metaphylic quatenus cognoscibilis lum ne nature Refe. to plices effe Difputationes Metaphylicas, alize nim funt qua & ratione object & modi mida di funt Meraphylica, alie vero que rationed jette non funt Metaphylica. quia non verlint eirea rem lumine natura cognoscibilem, seda tione modi tractandi funt Metaphylicz, quisi illis non utimur principiis Theologicis,id clin fimoniis Scriptura, fed principiis Metaphylica noftræ ergo Disputationes de Trinitate & inca do, non vero primo. In prima ergo Disputation feptem prællabimus : 1. docebimus quid fignificent hæ voces offentia, exfifientia, reale, ent, fat non; s.utrum exlistentia & estentia differantito accaliter; 4. in qua categoria sit exsistentia; 5. M. Re.

essentia possir conservari realiter sideparetural que exsistentia; 6. Quomodo sieri possic ut prædici sa essentialia ab ærerno & in ærernum rebus con veniant, cum essentia realis site eadem cum exse cu

flentia, arq; adeo non fit æterna;7.quomodo cte atura dicantur composita effe ex effe & effentile te & que compositio sit de ratione entis creati-

1. Pari 1. SECT. Dip. prima, de Ente crerum mt

ne Da

atura.

eut; fe Quodad Primum attinet, tenendum eft Ef-10, det miem effe id quod est primum & radicale prin- Membr.
5, I. at pium omnium actionum & operationum qua primum nos is ciconvenium; appellatur autem Essentia, quia Quid sia cream res est id quod est. Dicieur item Quid-Effentia. aphysic clarence quid est C celarante quid tes fit, Dicitut item Natura, via est radicale & internum principium omnimoperationum & proprietatum quæ rei conphysic colunt. Hominis essentia, verbi causa, quæ per umanitas dicitur, est id per quod homo est alixo mo.

Secundo, tenendum elt Expuentian id est, esse Quidsis desse quam essentia actualitatem, id est, esse Quidsis sum per quem rerum essentiam causarum; prius tia um natura extra potentiam causarum; prius tia um natura extra potentiam causarum; prius tia um autem res producuntur à suis causar, ciuntur esse in potentia objectiva causarum suaum, quia sunt objecta alicujus potentia produtiva: animalia; verbi causa, orta ex putri mation bjecta virtutis, productiva qua est in sole, sunt
solic sum aliquid à sole producibile, ubi autem sesolic sum amplius sunt objecta virtutis productiva Secundo, tenendum eft Exfifentiam nihil ali-

and son amplius sunt objecta virtutis productivæ quæ est in sole, sed sunt extra potentiam suæ sausæs& actu sunt aliquid in rerum natura.

Terrio, tenendum est Ens reale duobus modis Quidat scripi, it monet Ca etanus, cil. sate & stricte, ens Reale.

Reale enim aliquando acci itur pro co omni Late ab quod est capax realis exlistentiæ, sive actu exsi sumpum.

bat in return natura sive non; quo pacto scientia de rola dicitur scientia de ente reali, etiam cum rola non exsistir, essi enim rosa non exsistat hyeme, est tamen capax realis exsistentia. & poteft effe aliquid actu in rerum natura. Reale etjam aliquando frictius usurpatur pro co fole

nc

erf

or

m

ere

enc

bi

201

ng

In

uZ

htt

xli etc

XT

eli

hſ

ali

co

ole

ias

n'

C

101

hu

bec

410

Strille *Гитринт.* 

Quid fit

Ens late

Sumptum.

Samptum.

Siritte

quod eft quid actu exfiftens in rerum natura, & reale hoc modo acceptum fimplicitet & abfolute est aliquid ; reale vero priori modo acceptum Simpliciter & absolute loquendo eft nihil & no tum fecundum quid eft ens, ut polica deciarabe tur. Hifce explicaris facile eft explicare En E coim aliquando accipitur prout eft concient hujus vocis effentia & fignificat illud quod habe effentiam, five illud actu in rerum naturate fiftat five non, & fic verum ell dicere tofam hye me non exliftentem elle ens; a iquando verore cipitur pro co quod actu cft, Em prioti modo & citur Ens, nomen, Ens fecundo modo el En participium, verbi Sum.

Quid fit Subfiftenlia.

Quatro renendum eft Subsestentiam (qual Scholafticis dicitur Inprofications, & cum refin giter ad entia ratione prædita, id eft . Person Trinitaris, Angelos & homines, dicuut ena personalitas ) esse modum subtlantialem natus fingulari foperad itum & fimal cum natura fo gulari conflituentem fuppolitum in elle foppa hit, que refr cta ad naturas ration les condita perforam in elle perfonæ tillud autem quod con ftituit fuppo firum , eft m idus quida n natur Superaddieus, à natura fingulati re diverlus A realiter confliruens tuppolitum fimul cum fin gulari natura. Quod fi quaras quomodo appor de landum fie illu i principium fuppofitate, refeli lud doctionbus scholafticis appellati fubplio exsistunt, vel subsistant per se: quod suppost fu intelligatur, tenendum est subsistentiam tribus modis accipi, 1. pro re ipla qua fubfiltit, ideft, pro supposito, unde appellamus tres Persona con Trinitatis tres hypostases vel subsistentias; 2 pto modo naturæ singulari superaddito ad complete dam ejus exsistentiam, & sic à nobis accipituria te

Suba-Ainia tribus modis accopienzis.

> 1. 2.

atura, & oc tractatu; 3. accipitur pro actu excistendi absolute erse: excistere autem per se trisariam dicitur, per se o quod est non excistere in subjecto infariam assonis, quomodo omnis substantia sive sit serie; per se trisariam dicitur, se ompleta sive incompleta potest dici per se exsimpleta sive incompleta potest dici per se exsimpleta endeat quoad exsistendi actum, id est, neque à abjecto neque à toto. Hoc pacto negamus substantias universales subsistendi; negamus item antias universales subsistendi; negamus item se substantiales, id est, materiam & formas sua educuntur ex potentia materia, subsistere; est est endeat quoad actum omas quia dependent à materia quoad actum dum essentiam quia depender a toto quoso dum essentiam quia depender a toto quoso dum essentiam partitus formas quæ educuntur x potentia materiæ, quia anima in hoc dissert à eliquis partibus physicis essentialibus, quia illæ essentiam essentiam essentiam atualia cohærere nequeuut, anima vero humana alia cohærere nequeuut, anima vero humana corsum exsistere potesti, & pet se exsistit post disentiam essentiam essen sliftendi, materiam quia dependet à toto quoad blutionem hominum. Negamus denique essenias singulares, excepta Divina essenia, hoc molos blubsistere qua à supposi is in nêtu excistendi
lependents humanicas Socratis verbreausa) non fin manitas item Christi in suc effe pendet à 2000 de cujus substitentiam affumpta est : hac ramen ignificatione dicimus omnes primas fubitantias prædicamentales, id est supposite quæ in categoria substantiæ sunt, item Personas Divinas, per se substitute, qui a neque à subjecto neque à toto aliquo in suo esse pendent; item Essentiam Divinam, quamvis per modum so mæ tribus Personis communis sit, & animam humanam, ut dictum est, quamvis sie forma hominis, quia neque Deitas à tribus Personis ,neg; anima rationalis à matetia aut toto composito in suo esse pendent, 3.

eft En

Ea dicuntur exfistere per fe, quæ non folum ca rent omni dependentia à toto & subjecto in alle effendi, verum etiam carent omni potentia cil fendi in aliquo ad medum partis aut forma hoc modo fola supposita subsistere dicuntus El sentia vero Divina & anima humana nequa quam subsistune, quia essentia Divina ad mo dum formæ communis est tribes perfonis; and ma vero vel actu vel porestare est forma hominio potentia hoc modo exfittendi per fe non confi tuit suppositum, sedest quid conveniens om & foli supposito, & necessario consequiturillu modum naturæ fingulari fuperadditum ad connituendum fuppolitum; qui quidem modul Scholafticis fubfiftentia appellatur, ut dictumel Quamvis ergo lubfittentia nonnunquam accipi arur pro re subsistente, id eft, pro supposito non nunquam pro actu exfittendi per le a doctionbe ramen accipitur pro illo modo natu æ finguli Superaddito, quia conflituit supposirum & com plet illius naturæ exfiftentiam. Priufquam com cludamus hanc primam partem de vocibus.

Tenendum eft quinto, suppositum elle fit gularem substantiam quæ nulli inelle potelta modum pareis vel formæ; unde diffinguimu inter Socratem & humanitatem fingulatem Socratis, quia humanitas Sociatis inett Sociatal modum partis ( fimul enim cum fubfidentia con flituit Socratem ineffe supposici ) iple vero Socrates nulli ineffe poreft, quia eft omninoin communicabilis & determinatus in genere lub-

Stantiarum.

Supposisum.

Quid fit

Quid fie Perfona.

Sexto tenendum eft, Perfonam nihil aliudelle quam suppositum cum limitatione ad intele ctuales res, scilicet Deum, angelos & homines, unde fic deficitur à Boctio, est rationalis nature individua substantia.

Quod

15

9 00 11

nei i

ina

A C

ihi

100

1,1

ot:

ter

fer

ati :

Quo

Deo

offi

enti

xfti

erm

les c

ffen

buis

boro d

dere

Hatur

aliqu

quod

um ca. Quod ad Secundum attinet, scil. utrum essenia cas vid reale, an vero non, ut magis dilucide hæc brum feneque as serum ante creationem mundi ex se habuis. neque as serum ante creationem mundi ex se habuisde mo equoddam esse essentiz reale, zeternum, imis ani modustum, conveniens creaturis independenministerà Deo, quodque in creaturis przesupponiture
consiste ejus scientiam, nt possent esse objecta scimize divinz. Hzc opinio non immerita contraturi à dostioribus Thomistis, Hervzo, Sondus inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, & sine illo sastum est
cipi inate, Suario, & aliis. Primo, enim, solus Deus
med dens per se necessarium, su tipi
med dens per se necessarium
med dens per se consultation non
se suario de suario de se suario de ofti argumenti, facile confutabitur, quia li elcontinuo and meterno à Deo productu fint, ab atterno
ad attitetunt, omnis enim effectio ad exliftentiam
cerminatur, & si ab atterno exstitetunt, sequetur
ces creatas ab atterno habuisse & exsistentiam &
sistentiam, qui si quis dicat essentias rerum habuisse quidem esse reale ab atterno, & tameneas
productas à Deo non suisse, videat quid respondete possit ad hoc secundum argumentum, Si
datur aliquod ens quod neque Deus sit, neque
aliquid à Deo productum, datur aliquod ens
quod neque creator est neque creatura; item, Si
allud ens à Deo productum non sit, illud ens crit
increa-

Ret. 1.

increatum, & sicesse increatum non ent propicras Dei. Terrio, illud ens habebit esse à se, s sic crit infinitum.

Vers fon-Bentia Rejecta ergo hac sententia que adversatur si dei, statuendum est res creatas antequamà De producte sunt non habuilse ess reale, i.e. nequi habuilse esse teale essentie neque existenta Atque adeo ens actu & ens possibile different ens & non ens; ens enim possibile quamdiu no est actu est simpliciter nihil, neque est aliqui in resum natura nisi postquam ab agente producte sum est, jamenim ostensum est res creatas antequam à Deo producte sunt simpliciter nihil est Sed objicier quis, enti possibili vere compete

Roff.

definitionem entis realis, illud enim ens reales quod est capax realis exsistentiæ, alioqui scient da rosa hyeme non erit scientia de ente ta Resp. Reale duodus modis accipi, ut supra stum est, stricte sc. & late. Rosa non exsistent

ens reale, fim reale late & improptie fumate

Objett.e.

Aup.

non verolt n' reale proprie accipiatur: idem o cendum est de omni alio ente possibili. Objiciti item, essentiam creaturæ priusquam exsistat. Deo cognosci, vel ut alii loquuntur, termina cognitionem Dei; ut autem terminet cognitionem debet habere aliquod esse. Resp. vi termina cognitionem neque esse aliquid in re cognitionem neque aliquid ab caproficiscens, sed esse mina denominationem extrinsecam, quæ denominationem extrinsecam, quæ denominationem

tio in re denominata nihil ponit, neque suppo mit in ea aliquod esse reale, sed tale quale aco

gnoscente cognoscitur; Deus autem ante cri
tionem mundi non cognovit creaturus ut ad
habentes aliquod esse reale sed potentia, un

habentes aliquod esse reale sed porentia, una non requiritur in illis aliquod esse actuale utto minent hanc cognitionem, sed sufficit essepotentiale. Tertio, objicitur argum. à veritate a

3 A. B. F.

cem

ter

ful

res

fui

qu

pro ect qui

eft

cju

CBI

ali

fin

nu

fe

ex

di

te.

Qi

bı

qu

di

ne

ač

in

ab

fe

gr

C

in

te

i.

6

fe,

tur 6

à De

nequ

tentiz

erre n

iu no

aliqui

s ante

peter

cient

[cal

prad

ens

natu

m d

ticit

frat

ninat

nitio

rinal

mita

cran

min

ppo

co

CT'

adi

ind

ter

00

2

e III

lum.

proprie terna propositionum, verum de hac dubitatione fusius tractandum est postea. Concludimus ergo tes antequam exliftere coeperunt simpliciter nihil fuille, & exliftentiam effe id per quod res eft aliquid actu in rerum natura.

Quod ad Terrium attinet, statuimus duabus proximis affertionibus estentiam possibilem & Membro schualem differre ut non ens & ens, feu ut ali- tertium quid ab eo quid eft nihil; nunc considerandum eft quomodo effentia actualis entis differat ab prode cjus exfistencia.

In qua controversia tres sunt dicendi modi, 1º

i c se enim antiquiores Thomista, ut Cajeranus & alii , staruunt exlistentiam effe tem omnino dialed finetam ab entitate effen iz creaturz. 2. Nonnulli fequentes Scotum dicunt effentiam & exfiftentiam non differre realiter, fed ex natura rei ; ex corum enim fententia hæc non differunt ut diversæ res à se invicem, sed ut modus rei ab ipsa te. 3, Nonnulli dicunt hac differre fola di-Ainctione rationis, ut Halensis, Durandus, Gabriel & alii. Duo primi modi in hoc conveniunt, quod agnofcant inter effentiam & exlistentiam diversitatem quandam ante omnem operationem intellectus : tertius vero affirmat effentiam actualem & exsistentiam actualem non differre in reipfa, licer effentia in potentia diftinguatur ab exliftentia actuali, ut pon ens ab ente. fententiam fubtiliter & folide confirmat magnus ille doctor Zuarius, Difput. 3. Sect. 2. & 1. Ratt duobus alteris viderut probabilior , Primo, quia protettio exliftere nihil aliud elt quam effe actu quid reale fenta in rerum natura, fed effentia tua aut mea aut al-

Difput. Quemode Mentia actualio differas 1 Opin. Co jetans, Scotta

Durand & SMAN

terius hominis actu excitentis confiderata per fe,

i.e. fine omni aliquo à quo revera differt, extifrits

arque adeo exliftentia non est quid ab ea diver-

P. Satio.

dir aliquid per quod differt ab effentia entis polfibilis ( effentia enim mea per fe confiderata ch aliquid actu, efsentia vero entis pollibilis et Simpliciter nihil ) illud autem quod includiturin mea essentia ut distinguat cam ab essentia enti possibilis non est connexio prædicatorum de Tentialium ( ca omnia cernitur in ente possibili:) ergo eft actualis exliftentia que ab ea reven von differt, fi enim exliftentia ab ea reven diverla effet, effentia realis per le & feorfim conf. detata non includeret exliftentiam. Tertio, al diftinctionem eam que pracedit operationen intellectus five vocetur realis, five ex natura ttis requiritur ut utrumque extremum per fe confe deratum, & præcifum ab opposito extremo, fa sliquid actu reale in rerum natura, at effenta præcita ab exfidentia non est quid reale simplicircr, fed absolute nihil; ergo ab exfiftentia not differt realirer. Ratio affumptionis eft, quiaexii Aentia est id per quod essentia est aliquid no le in terum natura, alioqui efsentia entis pollbilis efset aliquis reale fimplicirer. Quanto Realitas rei non differt revera ab ipla re; Sel exfiltencia mili aliud eft quam realitas rei, idelli id per quod res aliqua est aliquid reale in terum natura. Si quis objiciat res habuilse elsen mu tiam antequam haberent exliftentiam ; Reff.tt

a Ratio.

non habuise elsentiam realem antequam habutessentiam entis possibilis absolute loquendo este annil, & cantum secundum quid esse aliquid.)

Item si quis objiciat, essentiam rei esse necessiriam, esse attenum, esse indisferentem ad exsitere aut non exsistere. Prolop. 2. ftere aut non exliftere, & respicere exliftentiam na co modo quo respieit potentia actum fe perfici-

entem; Reft. elsentiam confideratam prout re-VC12

era f

cinu

e; I

fica e

mid

dmo

me

equa

reale

er g

mit

ner

ur s

iam

Gtat

grat

k b

rata fan

Ete

icre pai

ani

ppe exG

us

40

co

&

is pof-

ita ca

tur in

entis

m cl.

bili; }

even

a di-

onfi.

DUA pli

not

x6.

164-(Tia

10,

cd

A.

Č. n'

C М

c

inclu. rerafe habet, non effe quid neceffarium, & eemum,& indifferens ad exliftere & non exliftere: revera enim hæc mea effentia realis quæ pois cf fea eft in reali unione anima & corporis eft mid tempore, & contingens à parte reis quemdmodum mea exliftentia est quid contingens, um qua mea ellentia à parte rei eademett, anequam enim genitus effem non habui hanc calem unionem animæ & corporis, fed cam er generationem accepi, pet mortem vero cam mittam : dicitur tamen effentia necessaria & 0, 44 merna, quatenus ab ingellectu noftro diftingui. Quemode ur ab exliftentia, nos enim lecernentes effen dente nem teh iam realem ab exsistentia, attribuimus ei necel dietna, one fitatem & aternitatem, & concipimus eam tan quam potentiale quid. Neque purandum est nos eratis fic diflinguere effentiam ab exfiftentia; hac tribuere effentia, idque quia praditata essentialia Socratis, scil. quod sie subtantia, quod fit corpus, quod fit animal, ab sterno conveniebant Socrati, funtque indifcrentia ad exliftere & non exliftere , & funt quid perfectibile ab exfittentia, & respicient cam anguam fuum actum, unde nos poliquam per operationem mentis distinximus effentiam ab extistentia, ista omnia essentiæ reali attribui-mus quæ revera dicuntur de attributis essentialius.

At inquiet quis, Si prædicata essentialia fint elle, qui pot eft fieri ut effentia fit contingens, & neceffario conjuncta cum extiltentia? Refp. præ- Refp. dicata effentialia si considerentur quatenus sunt revera entia & realia, fimpliciter non elle æterna & independentia à causa efficiente; si veroconfiderentur fecundum corum connexionem & habitudinem ad fe invicem, funt æterna & inde-TI

omp

Aus

mu

fent

ogit

nus

tqu

co

ur,

uju

ent

ent

am

ale:

th.

12.

12

ige

inte

eri

te

ed

A

W

oro

tre

rel

.c.

abl

De

pe

m

fai

com

Vera 0-

independentia à causa efficiente. Verum de hie dubitatione fusius postea. Ut ergo hanc tertian partem concludamus, duabus affertionibus mentem noftram proponemus. Prima fit hæc, Effe tia posibilis & exhstentia actualis diftingunnun diffinctione reali negativa, qualis eft inter ense mon ens : & hæc affertio paret ex supradictis. Secunda affertio fit hac, Effentia actualn & tof. fentia differant folaratione ; hac enim extrema funt entia realia, fed non realiter diftinda: verbi caufa, hæc mea entitas revera eft & mea effentia & exfistentia, feil, quatenus eft id per quodego collocor in certo genere entium est essentia, quatenus vero eft id per quod ego fum actu in remm natura extra caufas eft exfiftentia, ergo hæcma entitas quatenus eft mea effentia eft quid reale, stem quatenus eft mea exliftentia eft quid reile verum hæc mea effentia quatenus eft quid de finctum ab exfiftentia, & quatenus ca illi atti buuntur que ei conveniunt quatenus à nobi concipitur tanquam diffincta, ut effe æternum effe quid potentiale, & perfectibile ab exfiftentis .non amplius eft quid reale, fed ens rationis. Sie homo absolute loquendo est ens reale, quatent vero eft quid diftinctum ab animali rationalicat en rationis.

Membr.
quarinm
Difp.
In qua
aategoria
fit exfificntia.
1 Opinio
Thom.
20 pinio.

Quod ad Quartum attiner, Avicenna & Thomas dicunt ens accidentaliter prædicari de cretura, loquentes de ente prout est concretum hujus vocis exsssensia, essenim prout est concretum hujus vocis essensia, essentialiter & necessario dicitur de omni particulari ente) unde non-nulli inceperunt dicere exsistentiam esse accidens in categoria Quando; alii supposita distinctione reali inter essentiam & exsistentiam dicunt exsistentiam esse actum vel modum essentia, qui quidem modus quoniam est quidis-

untur

ensch

is. Se.

5- exfa

trema

verbi

Tentia

dego

qua-

more

mes

ale,

cole

di

etri

obia

U THA

ris,

Sic

105

eft

0

.

empletum per fe, in nulla categoria est, redude hae ive vero est in categoria illius rei cujus est mein: Aus. Nos cum magno illo doctore Suario affemen. mus exfiftentiam non effe revera quid diversum ab Effen. fentia, quatenus tamen nos cam per mentis ogitationem ab essentia distinguimus, concipious cam tanquam actum & modum effentia; que adeo exlistentia su accepta , quia est quid completum, in nulla categoria per le conflituut, fed reducitur ad prædicamentum illius vel ujus est actus vel modus. At inquiet quis, exfi lentia prædicatur effentialiter de Deo, & acci entaliter de creaturis, ergo est accidens. Reff am esse accidens prædicabile non prædicamenale, contingenter enim prædicatur de creaturis, tha parre rei exliftentia fubflantiæ fit fubflan-Verum illud quod diei folet, exfiftentiam radicari contingenter de creaturis, caute inteligendum eft : fi enim creatura accipiatur pronte finito actu, creato, & nondum destructo, tenum eft exliftentiam prædicari necessario de reatura, verum illa necessitas non est absoluta, ed conditionata, quomodo Arist, dicit, necesse 240 feneft rem elle quando eft, ut necesse est Socratem turrentem currere ; fi vero creatura accipiatur pro ente finito prout abstrahit ab ente creato & effentiatreabili, dicimus creaturam sic acceptam ponere lucr de rel extiftere vel non extiftere, falva fua effentia le. falva connexione prædicatorum esfentialium; at non ita fe habet exfiftentia ad Deum , nam blentia exliftentiz omnino repugnat attributis int a. Dei, ut ejus omnipotentia, scientia, virtuti, & perfectioni. Arque hoc de exsistentia Dei obiter monuimus, ut intelligeretur illud commune effatum, Exsistentia dicitur de Creaturis contingenter, o necessario de Deo.

rin. Sum

Object.

In exfi. Stennia . Deo, 40cidenta . later vere de Crean

ante

deni

non

effer

ciali

nam

mo:

k I

ffi

tian

fe a

Hu

esse

cui

fut

PO

CI

tu

cal

vc

du

bu

ſe

DO

Ca

el

fi

2

n

1

P

b

J

200 guosensus Expstentia dicatur esse de essentia Des.

verum fit dicere Exfistentiam effe de effentia Dei, non vero de effentia creature. Primo enim hor verum est quia escentia entis actualis, quamvii parte rei fit quid actuale, prout tamen a nobi concipitur ut quid distinctum ab exsistentia t ab ea præcifum, eft quid potentiale & ab aliqu actu perfectibile, eft quid imperfectuminle, im perfectio autem, & præfertim fubitantialis, plane repugnat Effentiæ Divinæ, que eftres extre mæ & incomparabilis perfectionis; non folum ergo negandum elt exliftentiam non effea pare rei quid extrinsecus adveniens Effentiz Diving verum etiam negandum est eam poste concipi tanquam quid extra Effentiam Divinam em perficiens & actuans. Secundo, Nihil dicitute effentia creatura, nifi ab aterno & in aterno rci conveniat, definitio enim explicans ellentim prædicatur prædicatione æternæ veritatis dede finito; At exfiftentia non ita fe habet respecti creature, ut paret, ita tamen fe haber refpett Creatoris, de cujus effentia eft femper, immute biliter, & fua vi exliftere.

Membe.'
quintum
Dispus.

Quod ad Quintum attinet, videndum efta effentia possie conservari in rerum natura fine actuali exfiftentia. Ut ergo huic dubitationife tisfiat, afferendum 1. omnino imposibile effe effet tiam confervari in rerum natura extra caufat abfque couni exfigentia. Hujus rei ratio eft, quiali effentia in fe & fua entirate confervatur, exta caulas revera exliftit, quid enim eft aliud exlifte re, quam effe realiter extra caulas ? fi autem etfiftit, certe exfiftentiam habet. 2. Obfervandum est effentiam creatam non poffe ita confervari ut exfiftat per alienam exfisentiam, & non per propriam. Hac affertione damnamus corum fententiam qui dicune, naturam humanam Christi non exfistere extistentia propria, sed extistentia 76 xiza Ratio autem

Naturam Curifi babere propriam exfifentiam. a Dei.

n hor

myis

nobin

ntia &

align

c, im

, pla-

extre-

Olum

parre

vinz,

ncipi

cam

ut de

mon

riam

e de

ech

car

ut-

120

line

10-

en-66

26

113

0

(.

m

g,

ı

e

autem hujus affertionis eft, quia effentia & exti-Arntia re non differunt, ur supra prebatum eft; non ergo fieri potest ut aliqua realis entitas sit effentia quæ etiam fimul non fit extistentia, Specialius autem probare poslumus naturam humanam Christi habere propriam exsistentiam ; primo, quia humanitas Christi per se considerata, & ratione entitatis fuz realts, eft actu aliquid reale in return natura, ergo ea Ge confiderata exfilit : fi autem non enlifteret nift per exfiftentiam ri xope non poffet ei attribui exliftentia per fe accepta, fed quarenus unita est xòyo Secundo, 2. Kan. Humanitas Christi fi eft ens creatum, vel eft ens ereatum per fuum effe exfiftentia vel per fuum effe elsentiæ : non perelse exfiftentiæ, quia fecondum illos ejus exfiltentia est infinita, non per foum else elsentiæ, quia ejus else elsentiæ vel ele potentiale vel actuale : fi potentiale, humanitas. Christi secundum cam non potest dici gurd creatum, sed quid creabile; fi fit effe actuale, extracaulas eleiplum else extiltentia, atque adeo adversarii non possunt tueri humanitatem secundum illud else else creaturamilli enim son artribuunt exliftentiam finitam humanitati Chrifti , fed dicunt cam exhitere per exhitentiam Tablys. con potest autem dici creatura secundum illam. exlistentiam, quia, ut dictum ele, ea exlistentia elt infinita. Terrio, Corpus Christi exlistebat ex- 3. 747 fiftentia propria antequam vel futt plene organizitum vel alsumptumiergo fi corpus ( hrifti jam non exfiftat exliftentia propria, amifit fuum effe reale , quomodo autem porest aliquod ens reale perfeverare, framittat foum else reale Quarto nobis qui tuemur corpus Christi esse tantum in uno loco, confranter ofcendum eli, humanitatemeins exfiltere extiftentia propria & non extiftentiase Miy. fi enim exhitere per exhitentiam milige Doffes T 5.

1. RAS.

T2. Membr.

Dusp.

posset dici proprie esse ubique, essentia enima assa est ubique; i. e. si humanitas Christidicant exsistere. quia 262 cui unita est exsistit, ubique poterit etiam dici exsistere, quia 262 ubique sistet. Hanc nostram sententiam explicat & desendir Suares Disp. 12. Sect. 12. ubi etiam solvit Theologicas difficultates que occurrunt in contratium. Quod ad Sextum atrinet, videndum est que

le 1

am

ep

cci

8:11

ince

dica

161

me

&1

qui

pra

ten

Te

eft.

na

Qu

lin

tar

pr

tiv

die

ni

CX

tia

le

iH

bi

tt

in

n

10

d

10

9

modo possie fieri ut prædicata elsentialia al aterno & in aternum rei conveniant, cum eller tia realis fit eadem cum exfiftentia, atque ade non fit æterna. Illi enim qui putant elsenina differre ab exfifentia ita argumentari pollun Prædicata effentialia ab æterno & in æternu rei conveniunt; exfiftentia vero competit rebu contingenter, & est quid temporale; ergoeste tia & exfistentia re differunt. Primo ergo vide dum eft an hæc efsentialia prædicata vere conv niant rebus non exfiftentibus; deinde videndu eft, an quid inde fequatur contra nostram fet rentiam de distinctione essentia ab exsistenta Quod ad primnm attinet, ftaruendum eft preb cata effentialia vere dici de rebus non exfifentibu arque adeo ca effe æterna & absolute necessain probatur manifestissime ; Cafare jam non exi Acnte, verumeft dicere, Cafaren effe hominemit lioqui vera effet ejus contradictoria, Cefarenna effe nominem; hoc autem eft abfurdum, quia fi hat ellet vera, Cafar non of homo, vera critilla, Cafa non eft Cafar, valet enim confequentia à negatio ne superioris in categoria ad negationem inferiorissat ifta, Cafar non eft Cafar, eft impossibilis,qui implicat contradictionem fiquis dicat cam polle dici impossibilem quia non potest fieri ut Cala quamdiu exliftit, fie non Cafar, nulla erit resport to, pariter enim impossibile erit Petrum mons non enim potelt fieri ut Petrus quamdin exfifti

fit non Petrus. Deinde ita argumentor, Cafar am non exfiftens eft ens reale, fumendo ens reae prout elsentialiter prædicatur de lubfrantia & ccidente, ergo vel est substantia vel accidens; &fishbliantia, vel corpus vel angelus, & sic deinceps. Probatur antecedens, ens reale prout prædicatur elsentialiter de creaturis non est id quod allu exliftit, fed id quod exliftere potelt , extra mentem (interim reale hoc modo non est proprie & ftricte reale, ut supra monuimus ) & ratio eft, quia fi cas lumatur pro co quod actu exfifiit , prædicatur contingenter de creaturis, Cæfar tem non exliftens eft capax realis exliftentiæ. Terrio vera effhæc, Cafarenon exfiftense Cafar non:

eft Plato, quia Cafar est Cafar.

abigo

iq ex

defen

Theo.

arium

A quo-

lia ab

effen-

aden

nrian

flunt

roug

rebu

ffen

idea

onw

du

8114

edi hun ili

Quod ad fecundum attinet, dicimus, ex æter. na veritate prædicatorum essentialium nequaquam fequitur efsentiam actualem & realem simpliciter esse re diversam ab exsistentia; led tantum essentiam possibilem quam diximus supra differre ab exliftentia reali diftinctione negativa:) & ratio eft, quia attributa essentialia cum dicuntur de rebus non exessentibus, non conveniunt iis fecundum aliquod effe reale : & res non exlistentes cum iis attribuuntur prædicata elsentialia, non babent effentiam realem aut actualem, led poffibilem, quæ abfolute nihil eft corum item attributa non habent effe actuale, fed poffibile. Siquis ergo quarat, quo fensu dicatur effen Quaft,". tiam remanere Sublata extistentia, item sublatis individuis genera & species; Reft. efsentiam re- Reft. manere sublata exfistentia non secundum veram realitatem, sed secundum esse possibile, & secundum connexionem prædicatorum elsentialium : idem dicatur de generibus & speciebus. Item fi Quaft. quis quærat, quid fit illa connexio extremorum non exliftentium, & an fit aliquod eas reale; Kefp.

illz

VCIO

com

qual

fecu

atqu

telle

dan

non

tun

Acr

12

fter

fen

ato

tio

ne

fte ali

rai

eu

26

ef

fe

el

et

C:

fc

P

9

c

se identitatem extremorum, & in hac identitate fundatur veritas extremorum : nam ab co quod ses eft & non eft, enunciatio dicitur vera vel fal. fa. Dicit autem Suarius banc identitatem non el. fe quid reale simpliciter, fed effe habitudinem rationis in ordine ad conceptus nofiros. Denique, fiquis querat quid figuificet ens in propolitionibus necessariis que conftant extremis non exfe feentibus; Reft. illud verbum non lignificare adualem & realem conjunctionem extremorumin ipla re exliftentem, fed tantum fignificare pradicatum effe de ratione subjecti, & necessario cum co co hærere: perbi caula, cum dicimus hominem effe animal, abstrahendo à temporis differentia, nihil aliud volumus quam cam effe hominis naturam ur non possie fiezi homo quin sir animal; unde dicie Suarius has propolitiones reduci al

B4. Membr. septimum Disput.

Duaft.

Refp.

Quod ad Septimum attinet, dicendum el quo modo creaturæ dicantur compolitæ ex eft & effentia, & qualis fit illa compositio. Siven fit doctrina Suarii & aliorum de diffinctione ti-Sentiz & exfistentiz ( quandoquidem doctinam verum elle arbiteamur ) necessario dicendum e It, compositionem exesse & effentia non effe compesisionem realem sed rationus ad compositionem enim realem requiritur ut parres composite fint realiter diffincta, aliqui non essent realitt plures partes. Verum hic oritur magna difficultas ( quam tamen egregie explicat & diffolya Suarius ) ea autem hac eft; Compolitio tatio. nis fingitur ab intellectu, arque adeo extrinfecut advenit creaturis ergo ea non est de ratione creaturarum, neceft iis omnibus communis, quod ab'urdum eft ; dicunt enim Theologi omnes cteacuras, longe abesse à simplicitate Creatoris, quia 1 3

fenfum hypotheticum.

eljist.

sel-

itate

boun

falon ef.

m 12.

que, ioni.

exfi

du-

min

zdi-

cum

nem

113

na-

12

ad

cf

de

cra el.

m

C. 9.

m 10

1

ille rompolite funt ex elle & effentia, Creator veroillam compositionem respuit. Rest. illam Ref. composicionem dici de ratione entis creati, non quarenus ab intellectu perficitur & cogitatur, fed fecundum fundamentum quod in ipfa re habet, arque adeo hæc compositio non est gratis ab intellectu conficta. Hujus autem diftinctionis fundamentum non eft aliud, nifi quia entia creata non habent ex fe fuum actum exfiftendi, fed tantum funt entia potentialia quæ participant exlig ftentiam ab alio; nam hine fit ut effentia creatura à nobis concipiatur ut potentiale quid, exsiftentiavero tanquam modus aut actus illius effentiæ, id eft, quo effentia in actu constituitur & arque hine intelligitur quo pacto hac compolitio dicatur de ratione entis creati, nam de ratione entis creatieft, non habereillum actum exilftendi à fe quo exfiftit, sed participare eum ab alio. Dico aurem hanc compositionem esse de ratione entis finiti non confiderati secundum statum effentiæ, fed confiderati quatenus eft ens actuale : fi enim confideretur fecundum flatum estentiz possibilis, non est quid constans ex esfentia & actuali exfistentia, sed tantum habens effe effentiz; fi vero consideretut quacenus est ens actuale, duo includit, entitatem feilicet feu offentiam, & actualitatem feu exliftentiam, & ex iis duobus conflicuiturens adu, extistentia feilicet & effentia, ita ut effentia fe habeat quali potentia, & exliftentia tanquam actus, interim quamvis ens confideretut secundum statum offentiz possibilis, nihil omnibus de ratione entis eft poffe exfiftere cum tali compositione. Est offest a etiam alia objectio contra hanc mareriam : Si enim compositio exeste & essentia sit solummodo compositio rationis, non erit propria entis creati, fed in Deo etiam cogitari aut fingi pote-

rit, nam compositio rationis non repugnat petfede fimplicitati Dei; fic enim dicunt Theologi Personas Divinas constitui subsistentiis Persona. libus. Refp. quamvis hac compositio su rationis eam tamen Deo attribui non poffe, quia funda. meneum ejus includit imperfectionem Deo repugnantem; scilicet w non habere este à le fed aliunde : deinde ad compositionem qui componitur aliquid quod eft unum per fe, requiriturut una pareium fe habeat tanquam potentia, altera tanquam actus; fed repugnat effentiæ Diving concipi ad modum porentiæ, ut Dictum eft. Ca. terum an poffit compositio aliqua Deo conveni. re, dubitant Theologi.

mat

pon

iten

per

qua)

dere

pof

pon

indi

alio tud

fim

om

non

mo em

tiut

feri

fi fi

Ga

pot

De

ide

Tis

d

IN

cia

hz

(H

m

ut

15.

Quaret aliquis, quo pacto verum fit quod dicant de ratione entis creati effe quod aliquo modo compositum sit, & quod omnino simplet non fit (hoc autem necessario dicendum est, qui omnimoda simplicitas est proprietas solu Dei; ) & ratio dubitandi eft , quia natura fub. frantiz generis fummi, per le confiderata & przcifa ab actu exfiltendi, neque includir compolitionem ex genere & differentia, neque ex materia & forma, neque ex else & elsentia, neque et natura & luppolito, neque ex lubjecto & accidente, ergo eft purus actus. Ut autem hane dubitationem tollamus, tenendum eft 1. Nullumeffe creatum, fi confideretur prout revera exfiftis, quel non componatur ex effe & effentia, aut faltem hebeat illim compositionis fundamentum; verum hat compositio estrationis, non realis. 2. Nullumth ens reale quod prous revera exfific uon compension realiter ex alis entibut, aut faltem cum alio ent non componat tertium : omnis enim fubfrantia Imgularis & incommunicabilis, quæ suppositum dicitur, componitur ex natura & fubfiftentia feu Soppositalitate; substantia autem incompleta, ut materia.

Ter.

Sed II. De compof. ex effentia. &c. 447 miteria, cum alia fubstantia scilicet forma, componit tertium, corpus scilicet naturale; omne item accidens cum substantia constituit unum per accidens, 3. Dieendum eft, Omne ens creatum mansumuis pracife & incompleta acceptum includere faltem aptitudinem ad compositionem , quod poffir cum alio ente aut modo entis unum, componere; imo etiam includere necessitatem feu indigentiam alicujus similis compositionis cum alio ente aut modo entis, & ratione hujus habitudinis deficit à perfectione divini actus, & puræ simplicitatis, ur enim aliquid purus actus, & omnino simplex dicatur, requiritur non folum ut non possit componi ex aliis entibus (isto enim modo actus exfiftendi naturæ Angelicæ eftens emnino simplex ) sed ut non possit cum alio tertium componere. Parer autem veriras hujus affertionis, quia ens, quamvis præcise acceptum, fisubstantia est, potest componi cum accidente, Saccidens, cum substantia ; fielt modus entis, potest componi cum re quam modificat.

oce.

ogi

ona.

onis.

nda.

o re.

· fed

npo-

ur ut

tera

vinz.

Cz.

eni-

uod

100

CE

Uia

W

5.

2.

#### DISPUTATIOIL

De compositione suppositi creati, ex singularinatura exsistente & subsistentis illi superaddisa.

IN hac Disputatione quatuot erunt partes, quatum 1. quæremus V trum prima substantia sit
idem quod oppositum vel persona; 2. An in creaturis suppositum addat naturæ aliquid positivum reale,
& ex natura rei dissinctam ab illa; 3. An suppositum addat naturæ disserentiam individualem, vel actidens aliquod, & an distinctio suppositi à natura
habeat locum in substantius spiritualibus; 4. V trum
suppositum constituatut per exsistentiam, an vero per
modum quendam naturæ exsistenti superadditam;
ubi determinatur quid sit subsistentia creata.

Qued

16:

Paril.

Quod ad Primum attinct, in fingularibus leb. franciis completis & finitis ; præter compolino. nem ex effe & effentia datur compositio ex na tura & suppositalitate scu subsistentia, per quan fingularis substantia confrituitut in elle suppositi s explicata ergo ea compositione que che elle & effentia, differendum nune eft de naun Suppositi : & quon am hac vox suppositum me gis eft meraphylica quam logica , hac reto to prima fubflancia magis perspecta ele Logica fin diofis, ideo quadam permittere volut, confe rendo primam fub tantiam cum fuppolito k periona. Et primo applicabimus hos termina Personis Trinitates, deinde tebus creatis, Pum ergo loquendo de Deo gloriolo & infinite il Ente, plerique Theologi ut refett Sustius, in Personis non folum elle fingulatem subine tiam ( univerlaits enim effe neguir ob immenia fuam perfectionem ) verem eriam effe fuolis tiam completam & per le exfilientem : ideque

taAn
prima
Sniftan
tra idem
fit cam
fingspire
in Des.fen
an effen
tra Egi

15.

terum an possiti compositio aliqua Deo conveni-

se, dubitant Theologi.

Quaret aliquis, quo pacto verum fit quod dicant de ratione entis creati elle quod aliquo modo compositum sit, & quod omnino simpler non fit (hoc autem necessario dicendum est, quia omnimoda, fimplicitas cit proprietas folis Deis ) & ratio dubitandi elt , quia natura fubfrantia generis fummi, per le confiderara & pracifa ab actu extiltendi, neque includit compolitionem ex genere & differentia, neque ex matent & forma, neque ex else & elsentia, neque ex natura de Imposito, neque ex subjecto & accidente. ergo eft purus actus. Ut autem hane dubitationem tollamus, teaendum eft 1. Nullumele creatum, fi confideretur prout revera exfifit, quid non componatur ex effe & effentia , aus fallem habeat illim compositionis fundamentum ; verum hat compositio est rationis, non realis. 2 Nullumti ens reale quod prous revera exfisit uon componsim realiter ex alis ensibue, aut faltem cum alis ent non componat tertiem : omnis enim subfrantia Imgularis & incommunicabilis, quæ suppositum dicitur, componitur ex natura & fubfiftentia fet soppositalitate; substantia autem incompleta, ut materia

imp omn non mod emn

4

tium ferric fi ful fi acc

Dec

IN tui idem vis for tum eide

Sup!

ubi

ed II. De compos,entis creati ex exfiften, &c. 449 iam absolutam, ratione faltem diftinctam à triofino us fubliftentiis Personalibus, subliftentiam inex na mam tumendo cam pro actu exfittendi per fe in atup 1 ecundo fignificato. Verum cum dicimus Deum fe primam substantiam, non accipimus sublantiam prout dicitur à substando, sed prout em per le sublistentem significat : neque ut dicit elationem ad fecundam feu universalem subantiami quo modo fola fubitantia prædicamenalis eft finita, prima substantia appellatur; sed ut dicit negationem prioris & magis fingularis subfanria. Caterum quamvis Deus, feu hie Deus, lecundum fublittentiam absoluram considera- Efinut, id eft, quarenus eft quid commune Personis Trinitaris, prima Substantia appellari postit, Sup- Suppesiolium tamen aut Perfona dici nequit ( quam- ma nt its loquatur Cajeranus) fir enim eres Perfo-Trinitatis confunderentur in unam Perloim, quod eff contra Theologos; fic etiam fub. intia quæ est alteri communicabilis appellare. ut Suppolicum, aund est contra Phi ofophot :

(00/a

fito &

Ham Del

simplicitatis, ut enim atiquid purus accus, omnino simplex dicatur, requiritur non folum ut non possit componi ex aliis entibus (isto enim modo actus exfistendi naturæ Angelicæ est ens emnino simplex ) sed ut non possit cum alio tertium componere. Paret autem veritas hujus afferrionis, quia ens, quamvis præcise acceptum, fisubstantia eft, potett componi cum accidente. Gaccidens, cum substantia; fielt modus entis, potest componi cam re quam modificat.

## DISPUTATIO IL

De compositione suppositi creati, ex fingulari natura exfifteme & subfiftentis illi superaddisa.

IN hac Disputatione quatuot crunt partes, quatum 1. quæremus Verum prima subftantia fit idem quod oppofitum vel perfona , 1 . An in creaturu suppositum addat natura aliquid positivum reale, dex natura rei diftinetam ab illa ; 1. An suppositum addat matura differentiam individualem, vel actidens aliqued, & an diftinctio suppofiti à natura babeat locum in substantiu spiritualibus; 4. V trum Suppositum conflituatut per exfistentiam, an vero per . modum quendam natura exfiftenti superadditam ; ubi determinatur quid fit fubfifentia creata.

Sect.

tiam

bus !

quar

fecu

effe

fan

rem

rela

fan

talis

dici

ftan

fecu

tus,

Tri

poli

TIS

12

man

ftar

tur

hin

cut

lere

fai

Sug

Dt 1

cef

fit

VCI

ne

tui

Pc

ahi

ric

m

Paril.

Quod ad Primum attinct, in fingularibus lub. franciis completis & finitis ; præter compolitio. nem ex effe & effentia datur compositio ex natura & Supposiralitate feu subliftentia, per quam fingularis substantia constituitur in elle suppositi ; explicata ergo ca compositione que estes effe & effentia, differendum nunc eft de natura Suppoliti : & quon am hac vox suppositum ma gis eft metaphylica quam logica, hac veto vox prima substansia magis perspecta elt Logica fiudiolis, ideo quadam permittere volui, conferendo primam sub tantiam cum supposito & persona. Et primo applicabimus hos terminos Personis Trinitates, deinde rebus crearis, Primo ergo loquendo de Deo glorioso & infinito illo Ente, plerique Theologi ut refert Suarius, fratuunt Deum prout est quid commune tribus Personis non solum elle singularem substant tiam ( universalis enim effe nequit ob immensa fuam perfectionem ) verum eriam effe fubftantiam completam & per le exliftentem, ideoque esse proprie loquendo Primam Substantiam.

prima Substan. tia idem fit cum Supposito in Deo, fest an effentia Dei fit supposi 3471 Effe pri-214 4 209 Substantiam. Diffin-Etio inter Substantiam fine gularem & pri-70479.

I.An

Distinguimus ergo inter primam substantiam & lingularem fubstantiam : fubstantiæ enim incomplete lingulares dici possunt; at prime subfrancia dici nequeunt, prima enim subfrantia præcipue & maxime subfrantia dicirur, sed illud folum quod exlifit per fe, id eft, fubfifrit independenter ab empi alio, elt maxime substantia, quales funt fola fubfiantia completa, ut patt ex dictis. Deus quiem prout est quid commune etibus Personis, habet elle empino independers idque quia habere effe ab alio dependens arguit natura imbecillitatem, quod in Deo qua Deut eft quadrate non poteft; atque adco Deus, ku hie Deus, prout eft quid commune tribus letfenis, prima lubfeancia eft, baberque fut filten-11230

Sell. II. De composentis creati ex exfesten, de. 449 lub. nim absolutam, ratione faltem distinctam à tri-Citio. bus subsistentiis Personalibus, subsistentiam inc na quam fumendo cam pro actu exfittendi per fe in quam fecundo fignificato. Verum cum dicimus Deum polieffe primam substantiam, non accipimus subeft en fantiam prout dicitur à substando, sed prout atura tem per le subsistentem significat : neque ut dicit relationem ad fecundam feu universalem subflantiam, quo modo fola substantia prædicamenmis eft finita, prima lubstantia appellatur; fed ut dicit negationem prioris & magis singularis sub-2 8 fantiz. Caterum quamvis Deus, feu hic Deus, inos fecundum fubfiftentiam abfolutam confideratus, id eft, quatenus eft quid commune l'ersonis Trinitaris, prima Substantia appellari postit, Sup- Suppofipolitum tamen aut Persona dici nequit ( quam- tum. vis ita loquatur Cajetanus) fic enim tres Persome Trinitatis confunderentur in unam Personam, quod est contra Theologos; sic etiam sub. fantia quæ est alteri communicabilis appellaretur Suppositum, quod est contra Philosophos: hine patet primam Substantiam & Suppositum cum applicantur glorioso Numini non zque valere, tres enim Persona Trinitatis funt una Subfantia per fe lubliftens, non vero funt unum Suppositum ; & ratio eft, quia prima Substantia Quid fis ut fic, id eft, quarenus talis, non includit ne- prima cessario incommunicabilitatem, sed solum quod Substanfit per fe sublistens seu lingularis; Suppositum iia. vero addit incommunicabilitatem & distinctionem ab aliis suppositis.

ma

VON

fiu-

onfe-

imo

illo

fra-

bus

an.

am

an-

ue

m

in-

6-

114

id

c.

tiam Del

Sed objiciet quis, Prima Substantia non dicitur de pluribus : hie Deus dicitur de pluribus Objett. Personis. Resp. Deum non prædicari de Divina Resp. aliqua l'ersona, ut de subjecto, id est, ut de inferiori in Categoria, sed ut de habente eandem numero naturam, & ideo tam Deus quam Divinæ Personæ

ea.

100

mn

Brad

uæ

hof

ca

ing

& n

qu:

def

Sub

nat

ut

riu

01

eq

fu

ce

C

fe

u

C

t

1

Diject.

3.5p

Persona funt prima lubfrantia, qualiber enim Persona Divina per se accepta est ens per le, & primo subsistens. 2. Objicier quis, si prima Subfrantia fit quodvis ens per le sublitens, Personz Divinæ cum fint tres, erunt primæ fubftantia, & fic in Deo erunt tres primæ substantiæ, quod est repugnans fide; illa enim docet tres Personas effe unam numero substantiam. mam Substantiam concipi vel prout significat fingularem ellentiam , & sic negandum est ties illas difrinctes Perfonas effe tres difrinctas fub. feantias, quia non habent diftinctas fingulates effentias ; vel prout figni ficat Suppositum. & sie admittere possumus in Numine este tres lubsiantias primas.

19. 8. An prima Subftan-Dia idem fit cum Supposite IB Crea-Buris,

Secundo, descendendo à Creatore ad creaturam, fratuendum est primam substantiam & Suppolitum converti cum applicantur creaturis, omne enim Suppolitum est prima Substantia, ut patets & contra, omnis prima Subfrantia eft Suppolitum : Suppolitum enim est singularis subfrantia, quæ nulli ineffe poteft ad modum partis aut formæ; unde à ratione Suppositi excludimus non folum materiam fingularem & formam, yerum etiam fingulares naturas in abftracto accepras, ut humanitatem Socratis, que inclt Socrati ad modum partis aut formæ, ipfe vero Socrates eft Suppofitum, quia nulli alteri ineffe aut communicari poteft. Suppositum ergo nihil aliud est quam singularis substantia incommunicabilis, & omnis talis substantia est prima substantia, ut patet : omnis item prima substantia est Suppolitum. Neque enim partes primarum substantiatum funt primæ fubftantiæ, quia non fubfifrunt proprie & maxime ; neque enim humanitas fingularis, aut aliqua natura fingularis in abftracto accepta ele prima fubftantia, quia prima fubstantia

ed. II. De compos. Entis creati ex exfift. &c. 450 enim ! ubstantia primo, per fe, & independenter ab fe, & mni alio exliftit, natura autem fingula es ab-Subtracta in actu exsistendi dependent à suppositis rionz. uz conftituunt ( neque enim feorfim exliftere antia, offunt, & leparari a suppositis propter imperquod chionem & incompletionem fuam. ) Solæ ergo Perfoingulares substantia completa & in concreto . Pribitractæ funt primæ fubftantiæ, & omnes tales ificat funt supposita, quia sunt incommunicabiles, tres knulli ineffe poffunt ad modum partis aut forma. Quodad Personam attinet, ea nihil aliud est quam Suppositum ratione præditum, unde sie definiturà Boctio, eft Natura rationalis individua Suppositum ergo se habet ad personam ut magis commune ad minus commune, & utid quod universalius est ad id quod particularius est; codem modo (verbi causa) quo se habee homo albus ad hominem in genere; ficut enim omnis homo albus est homo, sed non coatra, ita omnis persona est Suppositum, sed non contra omne Suppositum est persona : sic singularis equus & fingularis leo funt supposita, sed non funt personæ; tria enim tantum funt suppositorum genera quæ merentur nomen perfonæ, scilicet supposita Divina, humana, & Angelica.

s lub.

ares

& fie

fran-

alu.

Sup-

ris y

, ut

up.

ub-

rtis

nus

AG.

ac-

So-

0-

tut

ud

oi-

12,

p.

n.

2

Quod attinet ad Secundum, fatuimus in prima patte, Suppositum effe lubstantiam omnino Tat II. completam & incommunicabilem, quales funt Difp. folæ fingulares substantiæ in concreto abstractæ, ur Socrares, hic lapis, hic equus; hic ergo quæ. litur quomodo differant fingulares substantiæ in Quomodo concrete acceptæ, ideft, Supposita, à fingulari- Supposibus substantiis in abstracto accepta, ut Plato à tum diffes. Platoneitate, Lentulus à Lentuleitate. ergo occurrit opinio Durandi, afferentis Suppofitum & singularem ejus naturam differre sola Opinio Latione ; cui sententiæ fayere videtut Arift. 7. Durandie

Primo rat à na-

Metaph.

ca)

ratio

10, 1

at in

er co acga

non

Sed o

Supp

equ

dens

rem

a h

Mu

dun

non

pert

ati

ton

un

ele

up

COL

ter

qu

CO

Metaph. cap. 2. ubi ait quidditatem non diffene

ab co cujus elt quidditas.

Refus.

Inf.

200.

Verum bac fententia Durandi merito rejigte, fe tur à Doctore Suario & aliis plerisque Theoloergo gis, quoniam xóy & revera allumpfit humanam naturam fingularem, nontamen poteft dici affumpfiffe Suppofitum humanum, aut Perforam humanam, fic enim non effet una simplex petfos na; ideoque revera aliquid includitur in Suppofito quod non includitur in natura, & eft aliquit reale distinguens Suppositum à natura. Atinquiet quis, Suppositum nihil est aliud quim compositum ex hac materi & ex hac forma, fingularis autem natura elt etiam compolita ex hat sequ materia & ex hac forma, ergo non differunt to fed fola ratione. Refp. negando Suppositum nihil aliud effe quam compositum ex hac materiak ex bae forma, est enim aliquid constans exnatura fingulari, & aliquo modo reali illi fuperid dito, natura (inquam) fingularis ex hac materia nan & ex hac forma conflata.

21. Opinio Scots.

Rejecta hac fententia Durandi , occurrit opinio Scoti, afferentis Suppositum creatum aliquid revera includere, verum dicit illud quod in fup polito naturæ additur non effe aliquid politivum, fed meram negationem potentiz effendi in alio supposito; natura enim fingulares in ab-Itracto fignificata, partes item phyfica, habent potentiam effendi in Suppolito, iplum vero lup politum caret hac potentia effendi in Suppolitos vel, ut iple Scotus loquitur, per negationem dependentiæ à supposito. Verum hæc sententia etiam rejicienda est, quia id quod Suppositum addit natura fingulari eft perfectio quadam fubfrantialis, id eft, non eft negativum quid, fed pofitivum; negatie enim non poteft effe comple mentum fubitantia. non enim fieri poteff ut negatio

Refut: Ras. 1.

sed II. De compof Entis creati ex exfiftent, &c. 45 } iffene mio & compleat & perficiat subfrantiam. Secun. 24. 2. lo, Negatio ca quæ est inteparabilis ab aliqua e, semper est fundata in aliqua ratione positivas Icjicjpeolo. ergoilla negatio seu incommunicabilitas sunda-tarin aliquo positivo, quo suppositum formali-ici as er constituitur. Tertio, Si ratio suppositi in sola Ru. 3. personam regatione consisteret, non esset facile intelligete quomodo natura aliqua à supposito assumatur. Sed objiciet Scotus, illud positivum quod est in Objest. 1: supposito naturæ additum neque est materia, neque forma, neque compositum, neque accidens, ergo nihil. Resp. illud suppositum non esse Resp. iem aliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, Objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam proprie, sed modum rei. Secundo, objest. 2, se chae in maliquam atis assumpsisse ea omnia quæ pertinebant ad opi. constitutionem naturæ humanæ, non vero afimplise subsistentiam humanam, non vero asuid sumpsise subsistentiam humanam, quia ea non
significatione natura humanam, sed aliquid illi
superadditum. Terrio, Sequetur, inquit, naturam Object. 3:
undi
sumanam Christi carere persectione aliqua
communicabili homini, atque adeo eam violenter esse in Verbo. Resp. ista incommoda non sequi : essi natura Christi careat subsistentia creata,
aon tamen ob id impersecta est, quia assumpta m ele à nobiliori supposito; neque violenter detineis Pur à Verbo, quis Persona illa gloriola cui unitaeft, excellentissimo modo subsistit. Ut ergo concludamus bane secundam partem, asserendum ele, Suppoftium creatum præter naturam fin- Vera fengularem, includere aliquid reale positioum, & ex tentia. nasura rei à fingulari nasura distinctum, que per-

m

)4

.

 fonalitas, suppositalitas, & sublistentia appel

4

20

10

CHA

lari poseft,

22. PATI 3. Difp. An Supposisum addas BATHTA differensiam individua. tem. Opinia Tatrum. Beject.

Quod ad Tertium attinet, fratuimus superior parie suppositum addere natura positivam ali quam entitatem realiter à natura diffindam quarendum nunc est quidnam illud politivu fit. Ubi 1. occurrit modus loquendi quorundan Patrum; ut Bafilii, Damafceni, afferentium Sup politum addere naturæ lingularitatem leu diffe rentiam individualem. Verum hic modus lo quendi valde alienus effet à proposito, hicenin non quærimus quidi am Suppolitum addat na tutæ specificæ, sed quid addar naruræ singular & individua ; non tantum enim differt suppose tum à natura specifica, verum etiam à natul fingulari in abstracto accepta, ut patetex mysto tio incarnationis, Verbum enim non affumpli humanitatem in communi, fed humanitates fingulatem, non tamen affumplit fingulate for politum aut fingularem perfonam. Reveratig differt fingulare suppositum à singulari natura & aliquid includitur in supposito quod non in cluditur in natura fingulari : hæc autem nond differentia individualis, quia ea includitur inna tura fingulari; atque adeo quærendum eft all quod aliud principium quod fimul cum natut fingulari constituit Suppositum, Addendumre to ulterius, illud politiyum quod Suppolitum le peraddit nature, non elle accidens aliquodi quamvis hunc modum dicendi approbate videa eur Thomas, ut refert Suarius, ubi dicit in cebus compositis ex materia & forma differre nate ram à Suppolito, quia natura ca fola completi tur que ponuntur in definitione speciei, Suppo fitum vero materiale, præter naturam specia cam, includit materiam fingularem fimul cum accidentibus cam determinantibus. Verumin

Suppost-SN ms noss addere aceidens.

Sed II. De composentis creati ex exfiftit, &c. 445 cunctanter flatuendum eft Suppositum non con-Airui per accidens aliquod, idque quia Supposium qua Suppositum est substantia completa & per le una , ergo non constituitur per accidens sliquod; tum quia substantia non fit ex non febstantia, tum quia ex substantiali natura &

secidente non fit unum per fe.

tia appel

luperior

ivam ah

lindam

ofitivum

orundan

um Sup

hic enin

Tumple

nitated

ic lu

ra erg

natura

on in

non d

rinna

eft ali

matun

im re

um lu

quode

videa

cebat

natu

ledi

ppo

ecifi

Priusquam concludimus hanc terriam pareu diffe tem,occurrendum est errori qui sequi videtur ex Andiodus lo doctrina Thomæ de distinctione nature à Sup. Sindie polito, ubi dicit Suppolitum in rebus materiali- Suppoliti ddat na bus differre à natura, quia præter naturam inclu- fing lolingular dit materiam fignatam feu fingularizatam . & cum 14. Suppose accidentia; in fubRantiis vero que ex materia & beat in narui forma non componuntur, quia materiam indi- forinamylo viduantem non habent. Suppolitum non differre libar anatura; unde concludit Deum effe fuam Deitatem : quod eodem modo poffet de quovis Angelo colligi, ex ejus enim doctrina lequitur in Angelis naturam non differre à supposito, Alia ergo rario quærenda est ad demonstrandum Deum effe fuam effentiam, i.e. Deum & Deitatem non differre realiter, ratio, inquam, aliqua quæ foli Deo competit, ei enim proprium eft effe fuam effentiam, quæ in ca natura à fuo fuppofito non differat; nam plerique Theologi flatuunt in Angelis effe realem compositionem ex natura & supposito, & videtur hoc facile p obari poffe, quia Christus potuit affamere naturam probater Angelicam, eamque sibi hypostarice unire, non autem potuit affumere personam Angelicam, ergo in Angelis natura & Suppositum re diffe runt. Patet propositio ex dictis Apost. ad Hæbt. cap. 2. 16. nufquam apprehendit Angelos: patet item affumptio, quia fi Chriftus affumpliffet personam Angelicam non fisifiet una simplex persona.

24.
Pars 1V.
Disp.
Per quid
Suppositum confictuatur.
Opinio.
Caprecli.

Rejott.

1. Rat.

2. Rat.

Vera font,

Quaft.

Quod ad quartum attinet, featuendum jamele illud quid Suppositum addi. natura neque else negationem dependentiæ, neque else differentiam individualem, neque else accidens aliquod; quid igitureft illud principium fuppoliti conftitutivum ? Capreolus & alii Theologi Sententiarii dicune, id quod conscituit Suppositum else fubfiftentiam; verum per fubfiftentiam nihil aliud intelligunt nifi exfiftentiam fubftantialem. Hæc opinio non immerito rejicitur à Suario, quia five fit actualis (ive possibilis exliftentia, ut dictum elt in superioribus, non differt te sb elsentia; at id quod conftituit Suppolitum redilfert à natura fingulari in creaturis, quiaper illud Suppositum realiter diftinguitur à natura. Dende, facile est probare exfittentia non else de ratione Supposiri, quia sicut verum est dicere Sociatem non exliftentem elle hominem & elle anie mal, ita verum eft dicete eum effe Socratem, at que adeo esse suppositum. Rejecta ergo hac fertentia, concludimus, Id qued conftituit supposium effe fubfiftentiam : verum volumus fubfifteniam non else exfiftentiam fubftantialem, fed exfiftentia modum, ejus feilicet prefeitatem (ut loquuneur. ) Dicimus id quod conftituit fur politum elle subsistentiam, quia negamus Christi humanam naturam else suppositum, non ob aliam tationem nifi quia non subsiftit. Dicimus subsifteneiam non elle exliftenciam , quia subfiftentia re differt à natura, est enim ab ea separabilis, exfiftentia autem feu vera rei realiras à reipla non differt. Quid igitur, inquit, eft fubftantia. & Quomodo differt ab exfiftentia ? Refp. Exfiftete nihil aliud effe quam habere realem entitatem extra caulas, arque adeo ex le in differens eltal modum exfiftendi per fe fine dependentia ab alio Suffentante. Duo ergo funt modi exlifteniz

iplan

Sed. II. Decompofis, entis creati ex exfift. dec. 457 jam ele olam exliftentiam determinantes, scilicet modus que else exlikendi per fe, & modus exfiftendi in alio live ifferensubjecto sive toto. Hi duo modi hoc habent aliquod; commune, quod determinent exliftentiam: difconftiferunt tamen in hoc, quod corum alter tantum ntentia. poffit dici complere exfiftentiam, feilicet modus ım else exliftendi per fe , tum demum enim perficitur n nihil natura in ratione exfiftendi cum ei additur illa tialem. perfeitas omnimoda quam fubliftentiam & fup-Suario, politalitatem appellamus. Subliftentia ergo eft Quid to frentia, modus feu terminus naturæ fecundum efse exfi- Subfirt te ab ftentiæ, id eft, perficiens & complens ejus exti- fientie, re diffentiam, poffibilem quidem in ente poffibili, & er illud aftualem in ence actuali. Cafar enim non exfi-Deine fiens, quamvis eft Suppositum, est quid confrans ex fingulari natura possibili & modo exsistendi Socra-Te aniper le possibiliters Cafar vero cum actu est in rerum natura, est quid constans ex natura singulari m, at actuali, & ejus modo excistendi per le. Supposi surposta ac sen rum ergo duabus constat partibus, natura exsifrente vel actualiter vel poffibiliter, & ejus mode dus. miam exfistendi per fe : altera pars hujus constituens elt natura, non qua natura, fed qua extiftens; altera vero pars est modus illi superaddicus, naturam non modo determinans, verum etiam complens. verum hic modus non complet naturam in zatione natura, fed in ratione exfiftendi; natura enim in ratione naturæ per fe ipfam completa eft, quia fingularis eft, nullo indiget ut fir natura fingularis, indiger tamen actu exliftendi ut fat ens actu, & poliquam per exliftentiam firens adu, ulterius indiger modo exliftendi infe & per fe. Tria ergo diftinguenda funt in supposito a. Tria in Quali, natura, matura exfiftentia, vel actualitas , Suppofise & exsistentiæ modus, Horum trium duo prima difinnon re led tantum ratione differunt, & infepara- guenda billa funt à le invicem, nulla enim datur natura funt.

fiften-

quun-

am ef-

m 14-

Subli-

entia |

, ex-

a noa

2. &

fere

acem

ft ad

alio

ntiz

am

fine fua exliftentia propria; tertium vero re differt à duobus primis, singularis enim natura sub- sto stantialis & completa in ratione natura, essinon equipossit separari à sua exsistentia, separari tames dit potest à modo suo exsistendi per se, ut pater ex hin natura humana Christi: item horum trium duo hus prima in constitutione suppositi concurrent, & habent rationem unius partis vel principii, natura scilicet lingularis & ejus extistentia (diximus enim naturam conflicuere suppositum & perfice-te ejus suppositalitatem, non qua natura est, sed qua exsistens est vel actualiter vel possibiliter, le scilicet modus & perfectio que suppositalias, tia personalitas, & subsistentia appellatur. Hie no side andum est subsistentiam dici modum per se luperadditum exsistentia, non sumendo m pur se in prout opponitur se exsistentia substantialis ex se da ne si sua natura est actus essendi per se, & nonin ca alio, scilicet subjecto; sed sumendo m per se ag prout opponitur vo esse in alio, sive subjecto sive toto: & sic exsistentia substantialis, tic
nisici superadditur hic modus yel terminus de sin
quo loquimur, indisferens est ad exsistendum
per se, & ad exsistendum in alio. Ex supra dichis patet, Suppositum sansum realiser constitui exnisura exsistense & modo exsistendi per se, quem lequitur incommunicabilitas : verum ut patebit
postea, Personæ Trinitatis non componuntut
sealiter ex natura divina & personalitate; nihil enim eft in Deo quod ab ejus Deitate re diffett, Parer item possit dici Deitas; cum contra scot habeae in creaturis, salso enim prædicares singularem naturam Socratis de ipso Socrate, quia Matura Socratis fe habet ad Socratem ut pars al

totum,

Note.

re dif. tomm, similiter homo in communi (ut egregie tra sub. probat Suarius disput. 34. Metaph.) re differt ab esti non equs humanitate, & præter humanitatem inclutamen dit modum habendi eam naturam specificam, & ater ex hinc est etiam quod homo non possit dici sua m duo humanitas.

## DISPUTATIO De Simplicitate Entis increati.

ant, & natu-

ximus

mı

erficedit, sed in priori parte hujus Sectionis proposuimus 25.

diter, duas Disputationes de entibus creatis, decla-Pars III.

tix, de santes quo modo illæ compositæ sint ex exsisten-SECT.

alitas, tia & essentia, quo modo item ex natura & sub
sistema de la entis creati omissimus, idque quia reliquæ spe
spersi cites compositionum sunt omnibus notæ. In po
predo, steriori hac parte proponendæ sunt Disputatio
nes de Deo, ut Unus est, ut Trinus est, & ut In
nonin carnatus est. Variæ autem sunt disficultates quæ

per se agitantur a Scholassicis de Deo ut Unus est, nos

sutem præcipuas & utilissimas ad duas Disputa
ialis, tiones revocabimus, scil. ad Disputationem de

us de sumplicitate Dei, & Disputationem de immutabilius de simplicitate Dei, & Disputationem de immutabili-dum tate Dei. In Disputatione de Simplicitate Dei acdithi commodabimus doctrinam in superioribus Difputationibus propositam de Deo, ostendentes compositiones supra explicatas in Deo non invertent nici. In Disputatione de Immutabilitate Dei, loquemus & de immutabilitate Dei ratione intelfet, etiam de immutabilitate Dei respectu effectorum fuorum, docentes Deum de novo creasse mun- 1. Dispusin. mundum conditum secit id absque mutatione de Sim-uia secisse. Disputatio de simplicitate Dei tribus Des paral pracipue constabir pariibus ; quarum prima do- res tres.

Pari T.

Diff.

460

cedimus Deum non effe compositum ex effe de effen sia. in fecunda docebimus Deum non effe composizum ex natura & fubfiftentia, imo nullam Perfomam Trinitatis elle ita compositam, in tertia docebitaus Deum non effe compositum ex subjecto & accidente, oftendentes doftrinam Vorstii de realibus accidentibus in Deo effe toti Philosophia contrariam. In fine vero hujus Disputationis, epilogi loco , oftendemus Deum non effe compof. sum ex materia & forma, neque ex genere & dife rentie; & fimul etiam tollemus unam aut alteram generalem difficultatem de amplicitate Dei In prima parte hujus Disputationis 1, quate mus An homo lumine natura feire possit Deum eff 2. An Dei notitia omnibut infit, id eft, anomet ficiant & putent Deum else; 3. tractabimus ipian principalem difficultatem de compositione Dei et affe & effentia; 4. occasionem sumemus ex at quodam in primo horum articulorum proponendo, disserendi de natura fidei,& quærendi Al
objectum fidei possit esse aliquid quod à nobis perde monftrativam rationem percipitur efe verum.

26. Membrumat. P-obatur "Deum ef

fe. I.Rat.

2. R. at.

3. Rat.

Quod ad primum actinet, varia rationes afteruntur à Philosophis ad demonstrandum Deun else. I. Ratio fumitur à natura motus & corum quæ moventur: quamvis enim corum quæ funt aliis causa motus valde longa fit series, opont tamen eam efse finitam, adeo ut tandem venilmus ad primum movens immobile. Alioqui in moventibus dabitur progressus in infinitum a. Ratio eft ex ratione caufa efficientis; oportet enim ut in caufis efficientibus tandem progtediamur ad primam caufam. 3. Ratio fumitur et necessario & contingenti; neque enim fieri poteft ut omnia fint contingentia, fed oportet it rebus else aliquid necelsarium, & inter ca quz funt necessaria oportet else aliquid quod est per

V. 1:

1c

Typ: 2:

est alli homini naturali comprehendere ineffabilem modum quo Deus extiftic. Refp. Secundo homines etiam lumine natura aliquo modo cognoscere Dei quidditatem, possuut enim lumine naturæ demonstrare eum effe lubstantiam fpiritualem infinftam, fumme fapientem, fumme miell

V

tel

CO D

pt

ra itt

31

te

io

ar

de

ill

1

id

P

0

n

15

0

2

n

n

h

I I

clis

objett. z. fericordem, fumme justum. Secunda difficultas eft hæc, Nos credimus Deum effe; ergo ratione non percipimus Deum effe. Ratio confequentiz eft, quis fides eft argumentum corum que non videntur, id est, non percipiuntur à nobis : neque Sufficit dicere bee tantum intelligendum effe de fide justificante que pro objecto habet res furuzas, nam Apolt. cap. 11.ad Hebr. poltquam propoluit definitionem fidei, applicat cam rebut præteritis, dicens, nos fide feire aprata effe fecula ; præterea affenfus fidei neque eft propter lenfum, neque propter rationem à natura rei petiram, ut postea declarabimus, sed propter testaneis authoritatem; non enim ideo credimus quia aut senfu aut ratione percipimus rem ita schabere, idque quia non est opus fide cum actu percipimus, unde dicunt Theologi fidem cellatus ram in patria ubi erit actualis perceptio, fed cie. dere dicimur, cum iis proposicionibus affentimur quarum verirarem evidenter non percipimus,affenrimur.inquam.propter reltantis authozicatem. Ad hanc difficultarem breviter respondemus, ex definitione fidei non polle colligi illud quod eft fidei objectum à nobis evidenter non percipi, fed cancum illud quod eft fidei objedum quatenus elt fidei objectum non elle quid evidenter à nobis perceptum: verbi caufa; evidens & perspicuum est nobis, propter rationes naturales, Deum esse ; attamen illa propositio, Deus eft, quaienus à nobis creditur, non est evidens ex perspicua, cum enim creditur à nobis, id

30/g.

ffabi-

cundo

do co.

umine

fpiri-

ne mi-

cultas

atione

cntiz

e non

neque

ITe de

furu-

pro-

cous

ccu-

fen-

peti-

tan-

quia

ha-

130

tu-

16.

11=

11-

0-

n-

Ila

13

e.

d

8

ell, cum exercemus actum fidei circa illam propolitionem , non illi affentimur propteres quod per rationem à natura rei petitam percipimus Deum effe, fed quod Spiritus fanctus, & per Verbum feriptum & per internum fuum testimonium, nobis testetur Deum elle; unde colligere est, qui per demonstrationem novit Deum effe, cum exercet actum fidei circa illampropositionem, ita apud fe flatuere. Quamvis per rationem non perciperem Deum elle , quamvisitem mea corrupta ratio contrarium demonstratet, huic tamen propositioni assentiret propter teftimonium Spiritus Saneti, tam externum tum internum. Hujus difficu'ratis caula in quartoariculo primæ hujus partis nonnihil subjiciemus de Natura Fidei, Scientia & Opinionis.

Quod ad Seeundum artinet, ut fatisfaciamus illi quæftioni fupra propofitæ tria tenenda funt, a Membr. 1. Certum eft veram Dei notitiam in patticulari, id eft, notitiam Dei fecundum omnes aut præci- emnitas puas naturæ divinæ proprietates, non incle omnibus hominibus, imo Deum Hoc modo a multis adhuc gentibus & plurimis hominibus no.da. ignorari, multi enim sunt qui non norunt Dei omnipotentiam, omnipræsentiam , æternitatem. 2. Certum est non defuilse prioribus feculis, ac ne hodie quidem deelse miseros homines qui nullam prorsus nec veri nec falli Dei notitiamhabeant, sed in corde suo dicant non esse Deum qui res humanas curet & gubernet ; imo multifunt & fuerunt viri admodum docti, qui putademonstrafse Due qua rent se evidentibus rationibus nullum dari Deum, fed omnia quæ apud nos colligi hunt natura tribuenda else. 3. Tenendum eft poffint illa Testimonia que adseruntur in contrarium virorum ex Patribus, ex Cicerone, & aliis, duo quidem Doitesevera probare, duo vero alia quæ videntur pro- rum.

2 3. An Des ngtitia infit. Train

exfiriplio

bare revera non probare. Probant primo, om nibus hominibus in elle lumen rationis naturalis, quo valeant ex contemplatione mundi hujus vilibilis, ad unius veri Dei notitiam pertingetts lumen autem illud nihil aliud eft quam propen. fio quædam mentis ad aflentiendum illi princi. pio, Deus eff, vel Deus mundum gubernas: atqibac propensio deducitur in actum vel per considerationem libri naturæ, i. e. mundi visibilis, vel per considerationem libri Scripturæ. Secundo, exis testimoniis sequitur, opinionem de Deo, & Dei providentia, esse ita universalem ut nulla gens, mulla locieras, nulla familia ca carear; plenque enim in omni focietate credunt Deum effe; atque adeo, nulla est locicias cujus omnia membra ignorant Deum effe. Interim norandum eff, hanc opinionem de Deo & Dei providentia effe apud barbaras gentes multis errorum nebubis, multis item superstitionum maculis, offuscatam.

8

29. mon poffunt colli . gi ex iis.

1.

T.

2

Duo alia funt, ut dixi, quæ etfi videantur polle De que colligi ex iis testimoniis, revera tamen non polfunt colligi per neceffariam consequentiam, atque adeo illi parum attente considerant ca testimonia qui ex iis plus colligunt quam ipfa teftimonta per se ferunt. Prius horum quod nonnulli colligunt, eft, notitiam hanc de Dei exfiftentia effe omnibus ingenitam & innatam, i. e. omnes infantes à prima instanti suæ nativitatis habere hane notitiam fibi impressam de Dei exfirtentia; revera enim nhil tale colligi potest ex iis testimoniis : & quamvis posser colligi ex iis testimo. niis Patrum & Philosophorum, nullo modo tamen illi opinioni affentiremur, idque quia femper nobis displicuit illa opinio quorundam Theologorum modernorum, quia stabiliverunt illam, doctrinam de ingenitis illis notionibus quas

om:

aturahujus

ingetes

open.

rinci.

ihæc

deta-

el per

CX IIS

c Dei

gens,

nque

at-

iem-

eft,

entia

bu-

fca-

olle

100

at-

Ai-

Ai-

ille

tia

ICS

10

4;

1-

).

-

1-

n

quis Korz's irola's vocant, dicunt enim unum- An prinquemque hominem à nativitate sua habere sibi espragriimpressam notiriam communium illorum axio matum, qualia funt, Omne totum eft majus fua ta fint. parte, Deus mundumgubernat, &c. Contra vero nos putamus doctrinam Atift. lib. 3. cont. 2044. text. 14. de anima humana, quam dicit ante ufuns rationis else inftar rafæ tabulæ, in qua nihil eft depictum aut feriprum,puramus, inquam, cam else & veræ l'hilosophiæ magis confonam, & principiis fidei tam congruam quam est op. Rante. polita sentencia. Si enim respiciamus Philosophiam, ca docer omnem noftram notitiam intellectua'em trahere furm originem à fenfu, & notitiam intellectualem non competere nobis Ruse. ante usum rationis. Si vero respiciamus principia fidei, nulla potest ratio adferri cur communium axiomatum notitia infantibus à Deo imprimatur, nisi hæc una ut scilicet reddantur inexcufabiles, fi unum verum Deum non cognolcant, ad quem cognoscendum habent illas notitias libi impressas : at secundum nostram fententiam non minus est verum, omnes else inexcufabiles fi unum verum Deum non cognoscant, idque quia habenelumen intellectus, id eft, naturalem propensionem ad assentiendum illis principiis, quæ quidem propenho educi poteft in actum ex fola contemplatione mundi hujus visibilis; nam > . ut bene ait Tilenus, quilibet in prato flosculus, in littore lapillus, in mari conchula, qualibet terra: herbula, aquæ guttula, Dei sapientiam & bonitatem oftendunt tam obviam & expelitam omnibus, ita ut vel palpando inveniri possit Deus : fi ergo cum ad usum rationis pervenerunt non colunt & venerantur Numen illud quod mundum gubernat, inexcusabiles fiunt coram Deo, quia Deus indidit iis propensionem assentiendi illi: princt. N. 5 3

bus inns-

466

principio, Deus mundum gubernar. Quamvis ergo multa dicantur ab aliis & plura dici poffint contra fententiam Theologorum de Kayle inies, hæc una ratio à nobis proposira instar omniem erk, quia oftendit fruftra infantibus infeti actualem illam notitiam ad cos reddendos inexculabiles, cum naturalis illa propensio quam nos. agnoscimus cam sufficiens fit ad omnem iis excufacionem auferendam ; Deus enim quemibes atheum condemnare poteft, quia illi pro; oluit librum naturæ, in quo, tanquam in magno volumine, potuit legere illud principium, Daselt qui mundum gubernat ; dedit item ei naturalem inclinationem & propensionem ad affentiendum illi principio: imo quotquot non affentiuneur illi principio, illi malitiofe contra naturalem fuam propensionem pugnant. Alterum quod colligunt nonnu'li ex iis testimoniis est, omnes omnino homines, nullo omnino excepto, affentiri illi principio, Deus eft, & quamvis vetbis videantur tueri contrariam fententiam, tamen revera hoc fentire. Verum hoc nequaquam potest colligi ex ill s testiomoniis; & si ex iliste-Aimoniis colligeretur. illa respueremus, idque quia certiffimum eft quofdam exftitiffe homines qui non faltem verbis tuentur oppolitam fencentiam, verum etiam severa fentiunt & putant Numen effe figmentum & commentum hominum, non ob alium finem excogitatum, niliut formido populo incureretur, & ut sic illi legibus parere docereniur; imo nonnulli viti docti ex Aiterunt, qui putarunt fe demonstrafe nulum dari Deum præter naturam. Interim etiam far temur multos effe, qui quamvis verbis profiteantur fe nullum Deum agnoscere, revera tamen contremiscunt & metuunt fibi à magno il. lo mundo judice; hi enim ex materia, ut icilica im:

5

immoderatius indulgeant voluptatibus fuis, volunt apud se statuere nullum Deum dari qui mundum gubernat. Tantum ergo verum eft de generibus fingulorum, quod omnes homines numen agnoscant, non vero verum est de singulis generum; nam etfi nulla fit focietas quæ totaliter & quoad omnia fua membra expers fit notitiæ jus, certum tamen eft quædam polle effe membra in aliquibus focietatibus, qui tamdia naturalem illam propensionem affentiendi illi principio oppugnarunt , ut tandem fine molestia:

contrariam parrem amplectantur.

uamvis

possint

at inni-

omni-

s inleti

s inex-

am nos.

IIS ex-

milibes

o; oluit

no vo-

cus eft

uralem

entien.

affen.

natu:

terum

is eff,

ceptor

is ver-

n , ta-

quam

18 tC.

idque

mines

fen-

utant

omi-

ifi ut

ibus

i cx

um

1 far

rofi.

12+

il.

ica

im:

Quod ad Tertium attiner, quia jam oftendimus -Deum elle, non nihil item diximus de Dei no- 3Membr? titia, nune superele ut ad iplam difficultatem An Deus progrediamur, & ut Dei exfistentiam, de qua in Superioribus arriculis disputabamus , cum ejus effentia offentia conferamus; quærentes utrum Deus lite & exficompolitus ex exlifectia & effentia. Ad quam fentia Quæltionem respondemus, Quamvis composi. Nesas. tio ex effentia & effe in creaturis fit compos tio conceptualis, & non realis, nihilominus tamen ejulmodi compositionem nequaquam esse Deo tribuendam propter imperfectionem quam includit: arque hanc noftram sententiam duabus rationibus confirmabimus, Prima fit hæc, fict t Rate, 14. ad compositionem realem requireur ut neutra part'um includatur in altera realiter; ita etiam ad compositionem conceptualem, id est, rationis, requirieur ut neutra pars includatur in concepiu ellentiali & proprio alterius. Dixi, ad compositionem realem requiri ut neutra partium in altero includatur, quia fi una partium includatus in altera, non poterit cum ea componere aliquid; . exempli caula, pars materiæ lubfrantialis nou poterit cum ca materia cujus eft pars aliquid componese quia in totalimateria realiter continetur, cit

COLL

0

d

contra oporteat partes reales esse mutuo extra feinvicem ita discretas, ut carum neutra sub altera contineatur: unde patet ad compositionem conceptualem requiri etiam ut neutra partium includatur in conceptu proprio & adaquato alterius, Hoc fundamento polito sic progredimur; Datur in cleaturis compositio conceptualis ex esse & effentia, idque quia effentia creatura non includit in fe exliftentiam, & effentia creatura concepta fub ratione effentiæ finitæ exliftentiam non includit, fed concipitur à nobis tanquam quid ex fe non habens exfistentiam, arque adeo tanguam quid ab exfiftentia fibi adveniente perfectibile; similiter exfiftentia creatura à nobis concipieur tanquam actus superadditus effentiæ, arque adeo neque effentia includitut in exliftentia creatura, neque exliftentia in el-Sentia, fi feil. respiciamus corum conceptus quos nos formamus. Contra vero Deus Optimus Maximus non poted à nobis concipi tanquam ex effentia & exliftentia compolicus, idque quia ex-Aftentia includitur in conceptueffentia Divina, atque adeo non poteft cum effentia Divina quid tertium componere; quia, ut diximus, id quod continetur sub aliquo non potest cum co tertium componere. Dico exliftentiam Divinam includi in conceptu effentiæ Divinæ, quia fi cfienria Divina à nobis concipiatur fub ratione ellentiæ Divinæ,i.e. fub ratione effentiæ infinite petfectione præditæ, oportet ut concipiumus cam includere in se omnem perfectionem substantialem, & per confequens exfiftentiam; fi autem exfiftentia includatur fub conceptu effentix Divinæ, jam non potest concipi tanquam actus Superadditus essentia Divina ad conftituendum tertium. Unde patet latum effe discrimen intet conceptum effentiæ finitæ & infinitæ : quia enim.

altera

con-

inclue

crius,

Da.

x elle

e non

aturæ

denti-

tan-

augue

nien-

ræ à

ditus

dirur

el-

Juos

Ma-

1 CX

CX-

æ,

biu

od

cr. in-

:11:

'n. 1-

m

nn

.

S

1

1

ra fe enim effentia creatura eft finita, possumus concipere cam tanquam quid non includens omnem perfectionem substantialem, & nominatim exsiftentiam; cum vero effentia Dei fit infinita, oportet ut cam concipiamus tanquam includentem omnem perfectionem substantialem, arque adeo exliftentem. Similiter concipere possumus exlitentiam creaturæ tanquam actum fuperadditum ejus ellentiæ ad eam complemendam & perficiendam; non vero concipere possumus ex-Aftentiam Creatotis tanquam actum ejus elsentiæ superadditum, quia id quod includitur in conceptu efsentiæ non potelt concipi ut quid fuperadditum elsentiæ. Unde concludimus, Creatutas quidem else compolitas ex elsentia & exfiftentia, aut faltem polse componi ex else & elfentia quia neutrum horum includitur in conceptu alterius cum applicantur creaturis; Deum vero non else compolitum ex elle & ellentia, quia exliftentia Dei includiturin conceptu ellentiæ, arque adeo cum effentia non potest componere quid tertium conceptualiter.

Secunda ratio fit hæc; In omni compositione proprie dicta altera pais se habet tanquam potentiale quid, & ab altera perfectibile, altera veto tanquam actuale quid illud perficiens : At abfurdum est concipere essentiam Dei tanquam potentiale quid, & ab alio perfectibile: Ergo abfurdum est concipere Deum tanquam compositum ex essentia & exfistentia. His duabus rationibus adjicimus tertiam breviter, scil. hanc; Fundamentum conceptualis compositionis ex esse & effentia in creaturis eft, quod creatura vi attributorum effentialium non exfistant, verbi caufa, homo non ideo exfistit quia sit aut homo aut animal . quia hæc de co non exfiftente dicuntur ; unde nos concipimus effentiam creature com-

Ratio 3.

ple-

plectentem ejus attributa essentialia, tanquam quid non necessario conjunctum cum exsistentia, imo tanquam potentiam quandam indisserentem ad exsistere & non exsistere, exsistentiam vero tanquam actum illi superadditum. Hujus modi fundamentum compositionis exesse & essentia in Deo non cernitur; nam Deus vi essentialium suorum attributorum exsistit ; vere enim dico impossibile esse Deum non exsistere, quia est Deus; item Deum non aliunde habere suum esse Deus; item Deum non possume concipere essentiam Dei tanquam quid potentiale respectu exsistentiae.

31.

Membrumq. Quod ad Quartum attinet, ut melius intelligantur ea quæ dicimus in primo articulo in solutione secundi argumenti, tria præstabimus. 1.
Cum actus sidei, sciet tiæ & opinionis in eo conveniant, quod sunt quidam assensus mentis, nonnihil dicemus de assensuin genete & ejus assedionibus: 2. dividemus assensum verumin assensum scientiæ, assensum sidensum verumin assensum scientiæ, assensum sidensum principali dissidum opinionis: 3. satisfaciemus principali dissidum opinionis: 3. satisfaciemus principali dissidum opinionis sus satisfaciemus princi-

Priulquam autem ad primum pergamus, nonnulla prænotanda sunt: & primo quidem tenendum est, seientiam aliquando accipi pro habitu, aliquando pro actu seiendi: habitus seientiæ est facilitas certe & evidenter cognoscendi;
actus seiendi est ipsa actualis cognitio. Secundo
tenendum est, seientiam tum pro habitu tum pro
actu acceptum aliquando latius, aliquando minus late accipi stricte accipitur seientia cum
accipitur vel pro habitu vel pro actu qui versatur
citca cas res, quas Philosophi ex instituto tia-

Habitus Scientia, Actus Scientia, maupn

fiden-

ndiffe-

entiam:

Hujus.

& cf.

essenti-

e enim

, quia

cluum

n quod

cipere

Spectu.

ntelli-

folu-

us. 1.

con-

non-

Fedi-

Ten-

fc.X

Incl-

de fi:

mine

·801

te-

ha-

en•

di;

do

010

11-

m

11

10

dant, nimirum circa res univerfales & æternas , has enim folas Philosophi definiunt & dividunt ; latius accipitur scientia cum accipitur vel pro habitu vel pro actu qui versantur circa qualvis. ses quas certo & evidenter percipimus, five fune universales & necessaria, five fiot fingulares & contingentes; verbi causa, nos scire dicimur ea. quæ fenfu percipimus , five fint neceffaria five. contingentia; dicimur enim feire eum ambulare quem videmus ambulantem, idque quia fi videamus eum ambulantem, neque éredimus neque opinamur eum ambulare, fed certo & evi- Notas denter novimus. Notandum autem est Philosophos, cum comparant inter lefcientiam, fidem & opinionem , sumere nomen scientiz late , pro omni cognitione certa & evidenti, five fit habitualis five actualis, five item verfetur circa res fingulares & contingentes five circa resuniversa Fides he. les & zeernas. Tertio tenendum eft, fin.m à plex. Scholasticis distingui, & dividi in fidem Divinam feu supernaturalem, qua affentimur proposicioni alicui propter Dei authoritatem; & fidem humanam, quæ assentimur propositioni alicui proprer testimonia hominum: nos autem dum comparamus inter le scientiam. fidem & opinionem, fumimus fidem pro fide supernaturali; nam fides humana continetur sub opinione, ut pustea octendemus.

Quod ad I. artinet, tenendum eft. Affenlum effe actum intellectus, quo id approbat quod ei pro- 1.2 ud. ponitur tanquam verum : & in hoc conveniunt fit afactus scientiæ, fidei & opinionis, quod fint quæ. dam approbationes mentis noftræ. Affectiones autem affensum variæ funt, præcipuæ vero funt hæ, certitudo & incertitudo, evidentia & inevidentia , firmitas & formido, Prima ergo I Divif. divisio affensus ratione affectionem est in cer-

Incertus.

2 Divif.

Evidens quid.

Inevi-

3 Divif.

Firmus quid.

Cumfor-

rum & incertum. Assensus certus est, cum intellectus solido cuipiam firmoque sundamento vel sensus, vel rationis, vel infallibilis authoritatis innitens, propositioni alicui assensum præbet; assensus incertus est, cum intellectus assensuus propositioni alicui, quamvis nullo certo sundamento moveatur ad assentiendum: verbi causa, res quæ propter levem aliquam rationem propositione alicui assensum præbet, non certum sed incertum assensum haber. Secunda divisio assen-

incertum alsensum haber. Secunda divisio assensus ratione affectionum est in evidentem & non evidentem. Assensus evidens est, eum aut per sensum aut rationem à natura rei petitam perspicue percipimus rem ita se habere; assensus inevidens contratio modo se habet: exempli causidens contratio modo se habet: exempli causidens sensus sidei est assensus inevidens; cum enim assensimur propositioni propter authoritatem testantis, non ideo assentimur quia aut sensus aut ratio percipiat rem ita se habere, sed quia plurima facimus authoritatem ejus qui testatur. Tertia divisio assensus ratione affectionum est in assensus sensus sur con carriedore.

alsensum firmum & eum qui est eum formidine partis oppositæ conjunctus. Assensus firmus est cum ita assentimur ut non metuamus ne opposita sententia sir vera, i. e. cum sine hæsitatione & dubitatione assentimur; assensus conjunctus cum formidine est, cum ita assentimur ut metuamus ne opposita sententia sit vera & nostra sit salsa; unde patet firmitatem assentiendi multum differre à certitudine, tum quia certitudo aliquando est causa sirmitatis, ut postra docchimus, tum quia assensus potest esse sirmus qui tamen sit incertus. Verbi causa, potest aliquis qui opinatur, i. e. incerto sundamento innitens judicat rem ita se habere, potest, inquam, firmiter illam sententiam ample cet; ut siquis putet hoc

else factum quia hi vel illi teftes teftati funt fe vi-

intel-

ato vel

Dritatis abet :

otopo.

assen-

non

it per erspi-

s inc-

cau-

cum

oritafen-

quia atur.

fi in

dine cft,

100-

one

tus

na.

fit 11-

do

bi-

13-

UI

di-

il-

IC.

1. 2 life, levi quidem & insolido nititur fundameno: attamen illa testimonia fortasse apud eum uyalent, ut abique omni formidine, hæfitatine, aut dubitatione illorum narrationi fidem dhibeat.

entitus funda-Quod ad II. attinet, dividimus affenlum veum in allenfum scientiæ, fidei, & opinionis, caula, mi quidem : omnes affenfus funt actus quidam mitriim fed mentis ex certis habitibus proficilcentes. Hos 2- plex. aus inter se conferens Fonseça, dicit actum sciindi elle affenfum certum & evidentem ; actum idei supernaturalis esse allensum quidem certum led inevidentem; actum denique opinionis effe Menfum neque certum neque evidentem. Dieo adum sciendi elle certum affensum, quia nihil cire dicimur nisi certo & solido fundamento nitamur, dum illam scientiam acquirimus, alioqui enim non scimus sed opinamur. Dico affenlum scientiz esse evidentem, quia illud quod fcimus, aut per sensum aut per perspicuam rationem à natura rei petitam percipimus ita fe haere. Dice actum fidei effe certum, quia nititue tertissimo fundamento, scil, testimonio Divino: dico eundem effe inevidentem, quia nihil evidens est nifi illud quod percipimus aut per fenum aut per rationem à natura rei petitam : illud autem quod credimus quatenus à nobis creditur, neque per fensum neque per rationem à nobis percipitur, sed propter dignitatem testantis admittitur à nobis tanquam verum, fi enim nos perciperemus rem ita fe habere, quorium credete diceremur? potius enim scire diceremur quam credere. Dico quatenus à nobis creditur, quia, ut in sequenti articulo ostendam, idem potest esle objectum scientiæ & fidei in eodem homine, arque adeo illud quod ab homine creditur potest cliam ab co sciri, interim idem sub cadem ratio-

fenfus va

q

6

q

ti

1

6

6

1

Í

1

ì

positio, verbi causa, Deus est, est objectum scientiz quatenus illi assentimur propter rationema matura rei positam, secundum quam percipimus Deumesse, sed non quatenus illi assentimur propter authoritatem Dei ipsius, & internum testimonium Spiritus Sancti; atque adeo illud objectum quatenus est objectum sidei non est quida nobis perceptum evidenter, sed est tantum quid cui assentimur quamvis ratio illud non perciperet, imo quamvis ratio contrarium dictaret.

34.

Hanc Fonfeeæ doctrinam de inevidenti af-Sensu fidei egregie explicat Bellarminus, cum dicit fidei officium non elle efficere ut res obfeuræ fiant perspicuæ, hoc enim fensus & rationes demonstrativa præstant; fed ut credantut & tanquam vera apprehendantur, quamvis non evidenter nobis appareant, atque adeo quamvis obscura maneant : unde dicit Apostolum docuiffe, fidem effe Theyer The per Brerouiser, ut fignificaret Fidem id facere quod faciunt Daggaret argumenta, sed alio modo; nam argumenta, & præcipue demonstrationes, faciunt quidem ut intellectus affentiatur, fed hoc faciunt per err dentiam rei, intellectum convincendo, dum caufas iplas & proprietates rei aperiunt, at fides tecitetiam ut intellectus affentiatur, fed non pet evidentiam rei, & notitiam caulæ vel proprietatum rei, verum cedendo authoritati telfantis; nam in fide manet res obscura ut antea erat, sed creditur propter authoritatem dicentis. Quaret quis, quo modo affensus scientiæ & fidei fe habeant ad firmitatem & formidinem , jam enim explicatum est quomodo se habeant ad certitudinem & incertitudinem, item ad evidentiam & inevidentiam. Refp. affenfum fidei & scientia in hoc convenice, quod fint affenfus ficmi, quod qui-

Quaft.

Zep.

eorg of

Icien-

nem à

pimus

old in

telli-

obje-

quida

n quid

reipe-

ti af-

cum

s ob.

-oite

ancut

s non

myis

do-

fig-

vel

1, &

n ut

CAI.

cau.

s fa-

per

13-

15 ;

fed

ict

14-

m

11-

m

æ

b

j.

quidem intelligendum est de fide jam corrobomta & habituali: interim firmitas quæeft in affensu scientifico habet aliam originem quam firmitas quæ eft in allenlu fidei ; firmitas enim que eft in affensu scientifico nascitur ex certimdine & evidentia objecti, nec causam aliquam motivam aut impulfivam poscit ex effectu scientis, quippe quivelit nolit non potest non affentitisaut faltem diffentire nequit; ar firmitas affenfus fidei supernaturalis, quia hujusmodi affensus est inevidens, & de re quæ nobis inevidens. eft, indiger ex parte nostra affectione aliqua pia animi captivantis intellectum in oblequium fidei, que affectio fine speciali Dei munere non datur. Caula ergo quod firmus lit affenlus fidei, non est quod ejus objectum fit evidens, ficut accidit in aflentu fcientiagfed quod fit pia quædam affectio to voluntate, que imperat intellectui, & efficie ut intellectus firmiter affentiatur buic vel illi propositioni propter authoritatem tefantis.

Oftendimus jam quo pacto verum fit, affenfum fcientie effe certum & evidentem, affenfum vero fidei elle certum fed evidentem, fupercit jam ut oftendamus quo pacto allenfus opinionis fit neque certus neque evidens. ergo opinionis non effe certum ex co patet, quia non nitatut folido alicui fundamento. Quod quidem sano modo intelligendum est; potest enim is qui opinatur niti solido fundamento, si modo ipfe soliditatem sui fundamenti non percipiat, atque adeo quamvis illud fundamentum absolute fir folidum, ejus refpectu tamen non eft folidam. Omnis ergo qui opinatur vel nititur fundamento quod non est solidum, vel si nicatur fundamento folido, ejus foliditatem non percipit; si enim nitatur fundamento solido cujus soliditatem percipit, non opinatur, sed scit. A chum.

354

476

opinionis non effe evidentem ex co patet, quod evidentia præsupponat certitudinem; non enim potest fieriut aliquod objectum sit evidens illi homini qui non certo novit quid statuendum sir de objecto illo. Concludimus ergo, actum scientiz effe cerium & evidencem; actum fidei effe certum & non evidentem; opinionis veto neque effe certum neque evidentem. Dividimus autem opinionem in sua amplitudine acceptam in opinionem ftricte acceptam & fidem bumanam. Opinio fricte accepta eft ea opinio que nititur rationibus ex rei ipfius natura fumptis, fed non folidis: fides vero humana est ca opinio que non nicitur rationibus, fed fola authoritate alicuius hominis testantis. Dico hominis testantis, qua finitatur authoritate Dei, non est opinio, sed quid diftinctum & ab opinione & à scientia, scil. fides supernaturalis & divina.

Quod ad III. attinet, discurienda jam elt

celebris illa controversia de scientia & fide, scil.

Verum simul exfistere posint in codem subjecto circa

An feiensia & fides fimul effe posent.

idem objettum, i. e. utrum unus & idem homo possit simul scire aliquid esse, & credere illud idem esse. In qua controversia tanta est opinionum varietas, ut vix possis invenire duos celebres viros in hac quæstione idem sentientes; nos autem brevitati studentes duabus aut tribus assentionibus nostram mentem aperiemus. Prima alsertio sit hæc, Habitus sidei en habitus scientiae possunt simul esse in eodem subjetto circa idem objetum. Et hujus assertionis veritas ex eo patet, quia quamvis hi habitus referantur ad contratios actus, non tamen ex eo sequitur ipsos habitus non posse simul esse in eodem subjecto, sed actus habituum non posse simul esse in eodem subjecto, sed actus

do: possunt enim in eodem subjecto esse poten-

VIS:

Affer-

Guod

cnim

ns illi

um sie

es effe

neque

utem

opi-

ur ra-

non

qu'a

fed

feil.

eft

fcil.

irca

mo lud

110-

res

au-

111-

al-

0/-

16-

t,

13

e .

1.

5

vis ipli actus contrarii non possunt esse in codem subjecto. Verbi causa, potentia bene agendi & potentia male agendi, quæ continentur in libertate arbitrii creati, funt potentiæ ordinatæ ad contrarios actus, & quamvis illi actus contrarii non possint este in codem homine, ipfæ tamen potentiæ possunt effe in codem homine. Præterea confirmatur hæc propositio evidentius hac tatione. Potest aliquis qui fide novit mundum a Deo elle creatum, postea acquirere demonstrationem & scientiam demonstrativam de creatione mundi, potest, inquam, acquirere Metaphylica aut Phylica fludendo; adveniente hac fcientia proculdubio non destruitur habitus fides præcedens, alioqui effet illicitum hominibus tales demonstrationes acquirere, illicitum quippe eft ea facere quæ fidem deftruunt : maneat ergo hæc propositio veta, Quamvis actus scientiæ & fidei non possunt este simul in eodem subjecto, tamen ipli hi habitus poffunt simul exliftere in codem subjecto ; fi enim potentiæ quæ referuntur ad contrarios actus polsunt fimul else in codem subjecto, cur non etiam habitus qui reteruntur ad contrarios actus possunt esse simul in eodem Subjecto? Secunda assertio sir hæc, Ne- 2. Afque possibile est unum & eundem actum mentis effe fert. simul actum scientie & fidei, neque possibile est us intellectus codem tempore, i.e. uno instanti, eliciat duos actus, quorum unus fit actus fcientia, & alter fidei. Probatur hæc propositio quoad priorem partem, quia impoffibile est unum & eundem achum mentis else simul & alsensum mentis evidentem & inevidentem , perspicuum & obscurum; ergo impossibile est unum & eundem actum mentis else actum scientiæ & fidei, actus enim scientiæ eft evidens, & fidei est inevidens. Probatur eadem propolitio quoad posteriorem parpartem; Quemadmodum impossibile est ut homo per sensum visus candem rem modo tempore distincte & confuse videat & percipiat, ita etiam impossibile est ut homo per intellectum, qui est

animæ fenfus, candem rem fimul, i, c. codemin-Ranei, evidenter & inevidenter percipiat, aique adeo impossibile est ut simul habeat duos actus unum evidentem feientiæ, alterum inevidentem fidei. Atq, in his duabus affertionibus cum Fonfeca concordamus. Tertia affertio fit hac, Potef insellectus, fi non codem sempore, attamen succesive er diverfis temporibus, exercere allum fidei & a-Elum scientie; verbi causa, potest idem homo ad hanc propositionem, Deus cravit mundum, probandam, nunc adhibere rationem perspicuama natura mundi peritam, mox vero adhibere authoritarem Dei. Cum adhibet rationem perspicuam à natura mundi petitam, exercet actum fcientiæ ; cum vero adhibet authoritatem Deite fantis, exercer actum fidei. Probatur autem hat propositio evidenter contra Fonsecam; Si habitus fidei potel remanere polt acquifitam fcientiam, poteft exercere fuum actum poft acquificam feientiam : at verum est prius secundum ipsum Fonsecam : ergo & posterius. Ratio propositionis eft, quia habitus quamdiu remanet in subjecto, potelt exercere luum actum. Deinde eviden. ter etiam probatur contra Fonsecam, actum qui otitur ex fide polt acquisiram scientiam ita apud fe fratuere, Ergo tam firmiter affentior buic propolitioni propter authoritatem Dei teltantis, ut

quamvis ego per rationem aliquam non percipezem mundum esse à Deo creatum, imo quamvis mea corrupta ratio contrarium dictitaret, assentiret tamen huic propositioni absque ulla sormidine aut metu: hoc judicium mentis absque omni controversia provenit à sola side, neque enim

f

potest

S. Af-

ut ho-

mpore

qui est

cm in-

actus,

entem

Fon-

Poteft

cestive

100

mo ad

pro-

re au-

erfpi-

m fci-

ci te-

n bac

habi-

ienti-

ficam

plum

1:10-

abie-

den-

1 QUI

apud

pro-

, ut

ipenvis Ien-

miomnim telt

potest scientia aut aliquis naturalis habitus quicquam tale dictare : ergo post acquisitam scientiam poteft fides elicere quendam actum, qui tamen fit actus fidei, & non actus fcientia. Dicet objeff. aliquis, Si homo post acquisiam scientiam potest elicere affensum fidei, porest fieri ut homo inevidenter affentiatur illi rei quam evidenter percipit : at hoc est impossibile: ergo etiam impossibile est prius. Ratio propositionis est, quia post scientiam acquisitam res est evidens, Refp. ad fun- Ref. damentum propolitionis, post acquisitam scientiam rem illam quæ eft objectum fcientiæ, quatenus eft objectum (cientia, effe evidentem, idque quia percipitur per perspicuam rationem à natura rei petitam; nihilominus eadem res quatenus eft objectum fidei evidentet non percipitur, idque quia ejus veritas paret intellectui neg; per fenfum neque per rationem aliquam a natura rei petitam : atque adeo intellectus quatenus circa eam exercet act im fidei non percipit evidenter ejus veritatem, ita tamen ut absque formidine agnoscat eam elle veram propter authoritatem testantis. Atque hine patet quo pacto yerum fit dicere fidem effe inty ger il un Brerouiron, fenfus enim eft, illud quodeft objectum fidei, quatenus eft objectum fidei, effe id quod neque eft evidens neque sensui neque ratione, i. e. quod neque per sensum neque per rationem à natura tei petitam percipitur, sed propter authoritatem testantis pro vero habetur.

Reliqua desiderantur.

FINIS.